Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

Thukydides und die Faszination der Macht — eine Problemskizze”

Rainer Wiegels

Vorbemerkung

Gleichermaflen unverkennbar wie verstdndlich ist, dass sowohl in der Vergangenheit
als auch aktuell Thukydides und sein Werk iiber den Peloponnesischen Krieg immer
wieder Gegenstand der Forschung unterschiedlicher Wissenschaftsdisziplinen waren
und sind — und dies wird zweifellos auch kiinftig der Fall sein. Dabei reicht die Band-
breite thematischer Fokussierungen von minutidser Detailuntersuchung bis hin zur
Analyse umfassender historischer Zusammenhinge, die weit iiber eine ausschlieBlich
enge Bindung an Autor und Text hinausgehen, aber in jedem Fall daraus wesentliche
Impulse ziehen. Der Grund hierfiir liegt zweifellos im Werk selber und seinen komple-
xen Interpretations- und Deutungsmdglichkeiten auf der Grundlage unterschiedlicher
Perspektiven und mit durchaus kontroversen Folgerungen. Dies betrifft schon die seit
dem 2. Weltkrieg aufgekommene Kontroverse um Thukydides als objektiven Histori-
ker oder emotionalen Schriftsteller, dessen Geschichtsschreibung stark von subjektiven
Wertungen (mit-)bestimmt ist.' Sich trotz der Bibliotheken fiillenden Sekundirliteratur
erneut mit Thukydides, seiner Schrift und dem historischen Umfeld zu befassen, ist
daher ein gewagtes Unterfangen, welches weder dem Anspruch geniigen kann, die Viel-
falt an Ansichten und Folgerungen auch nur anndhernd zu erfassen und auszuwerten,
noch einen solchen Anspruch liberhaupt erheben will. Vielmehr mag die Beschéftigung
mit Thukydides und der Gedankenwelt seiner Zeit unter Fokussierung auf das Problem
»Macht« durch das Bemiihen um ein eigenes Verstdndnis nach Maflgabe personlichen
Interesses bestimmt und gerechtfertigt sein. Dieses erfolgt jedenfalls im Wissen um das
Vorliegen einer allenthalben anerkannten bedeutungsvollen Schrift, aber auch weiterer
zentraler Texte aus einer zwar weit zuriickliegenden Vergangenheit, deren aktuelle Re-
levanz jedoch nach wie vor unbestritten ist. Entsprechend diesen Voraussetzungen sind

" Ich danke meinem Kollegen Kresimir Matijevi¢ und seiner Mitarbeiterin, Frau Yannika Hopfher, fiir
Hilfe bei der redaktionellen Bearbeitung.

! Zur ,neuen‘ Sicht auf das Werk des Thukydides, in welcher die Personlichkeit des Historikers hervor-
gehoben wird, die stark auf die kunstvolle Gestaltung seines Werkes Einfluss genommen habe, und zu-
gleich gegen eine zu positivistische Auslegung der berichteten Ereignisse s. etwa DE ROMILLY 1956;
BOWERSOCK 1965; STAHL 1966; FINLEY 1968; PARRY 1972: ,.an intensely personal and tragic work ...
its intensity of feeling everywhere reminds us of Thucydides® personal involvement* (p.47); HUNTER
1973: ,,the least objective of the historians® (p.183), der mit seiner Darstellungsweise den Leser ,,fest im
Griff hat* (p. 115); CONNOR 1977 mit der Frage als Titel seiner Abhandlung: ,,A Post Modernist Thucy-
dides?* und der Ansicht, dass Thukydides als Historiker und Kiinstler zugleich wahrgenommen werden
kann und sollte bei Beachtung der Verbindung von historischer Integritdt mit kiinstlerischer Intensitét in
Bezug auf sein Werk. — Das kritische Verhiltnis von Fakten und gestaltetem Bericht wird in der Theorie
der Geschichtswissenschaft seit einiger Zeit erneut grundsétzlich und somit auch bezogen auf die Thuky-
dides zugeschriebene Objektivitit, Rationalitit und einen ihm teilweise unterstellten Positivismus in sei-
ner Geschichtsschreibung diskutiert. Nicht zuletzt diirfte die Berichterstattung in modernen Medien fiir
ein kritisches Verstindnis des Verhéltnisses zwischen Fakten und subjektiver Deutung besonders sensi-
bilisiert haben und dies auch angesichts der Erkenntnis, dass Berichte — und seien sie auch fiktiv und ihre
Inhalte bloB erdacht — gleichsam ,Fakten® schaffen konnen. Davon nicht unberiihrt sind auch aktuelle
Analysen politischer Geschehnisse und ihr Verstandnis im Spiegel geschichtlicher Vorgidnge bzw. um-
gekehrt die Deutung geschichtlicher Ereignisse im Spiegel der Gegenwart, s. auch weiter unten im ,,Prob-
lemaufriss® sowie im speziellen Abschnitt zu Thukydides.

15
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

die folgenden Uberlegungen gewissermaBen als Problemskizze bzw. Anniherung an
ein komplexes und umfassendes Problemfeld und nicht etwa als dessen erschopfende
Behandlung zu verstehen, wobei der weitgehend direkte Bezug auf die Quellen eine
wesentliche Leitlinie bilden soll.

I. Problemaufriss

1948 veroffentlichte Gerhard Ritter die sechste, umgearbeitete Auflage seiner erstmals
1940 erschienenen Studie: Machtstaat und Utopie, welche den Zeitverhiltnissen ent-
sprechend vorsichtig gefasste, bis zu einem gewissem Grad auch zweideutige und ver-
klausulierte Formulierungen und Gedankengénge enthielt, die er dann nach dem 2.
Weltkrieg in der 6. Auflage gegeniiber moglichen Missverstidndnissen zu verteidigen
und klarer und deutlicher vorzutragen unternahm. Wahrend die fritheren Editionen 1
bis 4 den Untertitel Vom Streit um die Dimonie der Macht seit Machiavelli und Morus
trugen, riickte mit der 1947 erschienenen 5. Auflage Die Dédmonie der Macht program-
matisch als Leittitel ins Zentrum. Der Untertitel war jetzt allgemeiner und grundsétzli-
cher als der frithere formuliert und lautete Betrachtungen iiber Geschichte und Wesen
des Machtproblems im politischen Denken der Neuzeit. Nach einer kurzen Einleitung,
in welcher Ritter Die Renaissance als Geburtsstunde des modernen Staates als Angel-
punkt seiner Uberlegungen thematisiert, konstatiert er, dass an Stelle der Kirche der
Staat mehr und mehr die eigentlich lebensbestimmende Macht wurde und der europii-
schen Menschheit ein neuer Sinn fiir das Wesen des Politischen aufging. Nach Ritter
waren es die politischen Denker der Renaissance — allen voran Niccold Machiavelli und
Thomas Morus —, welche die Ddmonie der Macht als neues Erlebnis der Zeit ins Be-
wusstsein gehoben haben, nicht ohne das geistige Erbe zu verkennen, auf dem die
grundlegenden Voraussetzungen der politischen Theorie des 16. Jahrhunderts in affir-
mativer wie abweisender Verarbeitung beruhten.? Einen wesentlichen Anteil daran
hatte die Antike mit ihrem Nachdenken iiber Wesen und Bedeutung des Politischen und
damit insbesondere iiber das Phdnomen »Macht« in Theorie und politischem Alltag,
wobei sich die Formen der geistigen Auseinandersetzung und der politischen Praxis
nach Ziel und Inhalt deutlich voneinander unterschieden und verstiandlicherweise ihrer-
seits eigenen Voraussetzungen und Entwicklungen unterlagen. Die intensive Diskus-
sion hieriiber in Antike und Neuzeit hat verstindlicherweise zu einer Fiille von grund-
sdtzlichen wie auch spezifischen, fallbezogenen Analysen und Folgerungen gefiihrt, die
auch weiter fortgeschrieben werden, wobei wir uns an dieser Stelle eine auch nur anné-
hernd erschopfende Behandlung der komplexen Problematik von Macht versagen miis-
sen, auch wenn die diesbeziiglichen Uberlegungen im Wesentlichen eine zeitlich be-
grenzte Epoche in den Blick nehmen, ndmlich das Klassische Griechenland und

2 Allenthalben bekannt sind die Kernwerke der beiden genannten Autoren, insbesondere Machiavellis
um 1513 verfasste, aber erst 1532 gedruckte Schrift /7 Principe (gemeinhin mit Der Fiirst wiedergegeben,
aber mit berechtigter Kritik daran schon MEHMEL 1948, 154 Anm. 5, der an Principe als Leittitel auch
fiir die deutsche Ubersetzung der Schrift festhilt). Des weiteren bedeutungsvoll sind seine wohl um die-
selbe Zeit wie der Principe verfassten Discorsi sopra la prima deca di Tito Livio (vereinfacht und inter-
pretierend als Uberschrift etwa iibersetzt mit Gedanken iiber Politik und Staatsfiihrung [R. Zorn] oder
kurz Discorsi betitelt). — Fiir Thomas Morus ist besonders auf die 1516 erstmals gedruckte Utopia (...
De optimo rei publicae statu deque nova insula Utopia [deutsch Von der besten Verfassung des Staates
und von der neuen Insel Utopia, gemeinhin kurz Utopia] zu verweisen. Neben dem Florentiner Machia-
velli sei zumindest sein Landsmann und Zeitgenosse Francesco Giucciardini (1483-1540) erwéhnt, der
u. a. eine lange Zeit als mal3gebend erachtete Storia d’Italia (ab 1492) verfasste; er war gleichermaf3en
Freund wie Konkurrent Machiavellis.

16
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

insbesondere das 5. Jahrhundert und den vor allem in diesem Zeitabschnitt erfolgten
theoretischen Auseinandersetzungen mit Macht und deren praktischer Umsetzung im
alltidglichen, insbesondere politischen Handeln.

Uber die Aktualitit der Fragestellung kann kein Zweifel bestehen. In nahezu allen
Arbeiten, welche sich mit dem Problem von Macht und Recht und ihrem komplexen
Verhiltnis zueinander sowohl in der antiken Gedankenwelt als auch in ihrem Bezug
zur damaligen Realitdt beschiftigen, spielt die Analogie zur Zeitgeschichte, hier insbe-
sondere zu den aktuellen politischen Verhéltnissen, unausgesprochen oder auch expli-
zit eine zentrale Rolle des Erkenntnisinteresses. Dabei scheint sich die Gegenwart
gleichsam in einer weit zuriickliegenden Vergangenheit zu spiegeln, wenngleich gebro-
chen durch den Zeitabstand und die gewandelten konkreten Bedingungen und Voraus-
setzungen. In vergleichender Sicht werden Ubereinstimmungen in Auffassungen und
Handlungsweisen erkennbar oder zeichnen sich zumindest mehr oder weniger deutlich
ab, sie sind aber dennoch nicht ohne weiteres und unbesehen im vollen Umfang {iber-
tragbar. Einmal Geschehenes wiederholt sich bekanntlich nie vollstdndig und in jeder
Hinsicht, ist aber moglicherweise dennoch mit Ereignissen und Verhiltnissen zu ande-
ren Zeiten bei Berticksichtigung und erforderlicher Abstraktion von zeitbedingten, kon-
kreten Umstdanden vergleichbar. Selbst bei Betrachtung einer unter historischen Ge-
sichtspunkten relativ kurzen Zeitspanne wie des 5. Jahrhunderts v. Chr. mit zentraler
Perspektive der Attischen Demokratie sollte man jedenfalls auch nicht blind sein fiir
iiberzeitliche Tendenzen. Bevor der Historiker aber allzu schnell Parallelen zwischen
Antike, Frither Neuzeit oder auch Zeitgeschichte zieht, wird er immer auch die Frage
nach der Vergleichbarkeit des Unvergleichlichen, die sich insbesondere im Rekurs auf
die jeweilige konkrete historische Situation stellt, zu bedenken haben. Demnach ist es
angeraten, wenn nicht zwingend geboten, die Vergleichsebenen mit ihren jeweiligen
Grenzen stets im Auge zu behalten.?

Es kann jedenfalls nicht {iberraschen, dass Vorstellungen und entsprechend
kontroverse Debatten liber Macht und deren Rolle in Politik und Gesellschaft vergan-
gener Epochen insbesondere in Zeiten aktueller Krisen und auflenpolitischer Spannun-
gen verstiarkte Aufmerksamkeit auf sich ziehen. Nicht von ungefdhr erschien die erste
Auflage der Schrift von Gerhard Ritter in der Phase des Zweiten Weltkrieges. Dies gilt
gleichermallen auch fiir die vorliegende Studie im Hinblick auf die aktuelle weltpoliti-
sche Lage. Im Verlauf des Jahres 2025 geriet neben der schon linger im Fokus kriege-
rischer Auseinandersetzungen stehenden Ukraine das zu Dianemark gehorende Gron-
land — vergleichsweise gering an Bevolkerung und Machtmitteln, aber reich an Roh-
stoffen, dazu strategisch bedeutungsvoll zwischen rivalisierenden GroBméchten und
deren auf Kontrolle gerichtetes Interesse gelegen — in den Fokus der aktuellen

3 In der jiingeren geschichtstheoretischen Diskussion um die Perspektiven von Ereignis- und Strukturge-
schichte wurde wiederholt der Anspruch einer einerseits skeptisch zu beurteilenden und sogar génzlich
abzulehnenden oder andererseits wiinschenswerten und geradezu geforderten ,,Aktualisierung® (selbst-
verstindlich nicht sachfremden) geschichtlicher Forschung und ihrer Ergebnisse erortert. Ein ,,Fiir oder
,,Gegen® eine bestimmte Art der Behandlung eines geschichtlichen Stoffes erscheint uns aber keine plau-
sible Alternative zu sein. Das vorauszusetzende Erkenntnisinteresse des Forschenden er6ffnet schon als
solches einen fiir wichtig, zumindest aber fiir interessant erachteten Blick auf die Geschichte, der nicht
zwingend von allen geteilt werden muss, vgl. etwa zu Standortbindung und Zeitlichkeit KOSELLECK
1977. Was die praktische Forschung und deren Ergebnisse betrifft, erscheint es miiig, sie unter das
Diktat bestimmter theoretischer Vorgaben hinsichtlich ihrer Relevanz zu stellen, jedoch erfordert eben
das Erkenntnisinteresse seiner Zielsetzung entsprechend das Bedenken der Reichweite und gegebenen-
falls des MaB3es an erforderlicher Abstraktion von Einzelerscheinungen hinsichtlich der gewonnenen Ein-
sichten, um tber positivistische Feststellungen eines blofen Faktums hinaus zu gelangen. Dass diese
Frage auch im Zusammenhang steht mit den in und mit der ,,Annales-Historik* diskutierten Grundsatz-
fragen der Geschichtswissenschaft, sei nur am Rande vermerkt.

17
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

internationalen Politik in Folge von Annexionsbestrebungen einer dieser GroBmaéchte.
Im Januar 2026 fand in Davos eine Weltwirtschaftskonferenz statt, bei der das ,Gron-
landproblem* einen nicht unwesentlichen Bestandteil der Diskussionen einnahm. Auf
dieser Konferenz duBlerte sich der kanadische Premierminister Marc Carney u. a. mit
Verweis auf Thukydides wie folgt: ... ,,Nostalgie ist keine Strategie ... Die Macht der
weniger Mdchtigen beginnt mit Ehrlichkeit. Jeden Tag werden wir daran erinnert, dass
wir in einer Ara der Rivalitiit zwischen Grofimdichten leben. Dass die auf Regeln basie-
rende Ordnung verblasst. Dass die Starken tun, was sie konnen, und die Schwachen
leiden, was sie miissen. Dieser Aphorismus von Thukydides wird als unvermeidlich dar-
gestellt — als natiirliche Logik der internationalen Beziehungen, die sich wieder durch-
setzt. Angesichts dieser Logik neigen Linder stark dazu, sich anzupassen, um zurecht-
zukommen. Um entgegenzukommen. Um Arger zu vermeiden. In der Hoffnung, dass
Konformitdt Sicherheit bringt. Das wird sie nicht...*“ (Qu.: BILD v. 21.01.2026). Der
Bezug auf Thukydides und das Schicksal der ,kleineren® Machte, die in die Miihlen
der Grofméchte geraten, erfolgt nicht von ungeféhr, hat doch der antike Autor diese
Grundkonstellation gleichsam exemplarisch analysiert, wie weiter unten dazulegen sein
wird (vgl. Kap. V, bes. nach Anm. 184).

Der Ausgangspunkt des Versuchs, sich dem Problem von Macht im Denken und
Handeln im Klassischen Griechenland* zumindest anzunihern, liegt vor allem im Be-
mithen um Kenntnisnahme, Verstdndnis und Deutung grundsitzlicher theoretischer,
aber aus der Realitdt gewonnener und wiederum auf dieselbe zu beziehender Zusam-
menhinge. Zugleich geraten auf diese Weise und unter Berticksichtigung der jeweiligen
konkreten, vornehmlich politischen Situation, Rechtfertigung, Funktion und Anwen-
dung von Macht in ihren verschiedenen Ausdrucksformen in den Blick. Nachgefragt
werden somit theoretische, geistesgeschichtliche Strukturen und deren Konzeptualisie-
rung mit Bezug auf mogliche Typik von Geschehnissen, ohne deren unterschiedlichen
Konkretisierungen und Umsetzungen in der Wirklichkeit zu verkennen oder vorschnell
allgemeingiiltige Verbindlichkeit zu postulieren. Es wire naheliegend oder vielleicht
auch angebracht, an dieser Stelle einige grundsitzliche Uberlegungen zur Verwendung
des Begriffes »Macht« im populdren Verstindnis, aber auch jenseits desselben, anzu-
fiigen, jedoch wiirde dies angesichts der intensiven und breit gefiihrten Diskussion {iber
Macht als ein auf Grund unterschiedlicher Anschauungen und Wertvorstellungen ,,es-
sentially contested concept® mit den ihr innewohnenden, vielfdltigen Dynamiken weit
iiber unser konkretes Anliegen hinausfiihren. »Macht« zdhlt bekanntlich zu den Zent-
ralbegriffen der Sozialwissenschaften und insbesondere der politischen Soziologie. Die
Schwierigkeit, zu einem angemessenen Verstdndnis von Macht zu gelangen, besteht
nicht zuletzt darin, dass Macht nichts Dingliches, Quantifizierbares ist, sondern eine
Eigenschaft sozialer Beziehungen, die erst im konkreten Handeln auf unterschiedliche
Weise zum Ausdruck kommt und Gestalt gewinnt sowie dynamische Prozesse in Gang
setzt und bestimmt. Stufen der Verfestigung von Macht tendieren insbesondre im poli-
tischen Bereich zu Herrschaft.®

4 Sofern nicht eigens vermerkt, beziehen sich im Folgenden Datierungen aus der Ara des antiken Grie-
chenland auf die Zeit ,,v. Chr.*.

5 Auch wenn Macht (wie auch Gewalt) im landliufigen Verstindnis eher negativ konnotiert ist, gilt dies
keineswegs durchgéngig, wie schon die Vielzahl von Wort- und Sachverbindungen mit Macht und mog-
lichem Bezug zu Sicherheit, Ehre, Autoritdt, Einfluss oder Erfolg, aber auch Partizipation und Kommu-
nikation (H. Arendt) aufzeigt. Max Weber geht dagegen von einem zielgerichteten Handlungsmodell
aus, bei dem der Akteur die geeigneten Mittel auswiahlt, um zum angestrebten Ergebnis zu gelangen.
Akteure sind nicht nur Personen (einzelne oder Gruppen), sondern dies kdnnen auch Organisationen oder
Institutionen sein. Die Verfiigung iiber die Mittel, welche die Durchsetzung des Willens einem Gegen-
iiber ermoglichen, nennt WEBER (WuQG) ,,Macht®“, ARENDT 1970 ,,Gewalt“. Grundsétzlich ist Macht eng

18
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

Nicht von ungefédhr, wenngleich grundsitzlich nicht zum ersten Mal, so doch auf be-
sondere Weise kommt bei der Beschiftigung mit Macht als einem zentralen Problem
im Klassischen Griechenland der Geschichtsschreibung des Thukydides und seinem
Werk iiber den Peloponnesischen Krieg® besondere Bedeutung zu, in welchem die an-
gesprochene Problematik gleichsam exemplarisch behandelt zu sein scheint. Dies gilt
vor allem fiir den Melierdialog (Thuk. 5,85-116), der sicherlich eindrucksvollsten, aber
nicht einzigen Behandlung der Machtfrage im Kriegsbericht und von Thukydides allein
schon durch die ungewo6hnliche dialogische Gestaltung und zentrale Platzierung in sei-
nem Werk vor der Peripetie des Kriegsgeschehens besonders hervorgehoben. Unabhéin-
gig aber von dieser vom Autor besonders betonten Auseinandersetzung iiber das Ver-
héltnis von Macht, Gewalt und Recht durchzieht die Machtfrage in verschiedenen Per-
spektiven die gesamte Schrift, und dies nicht nur in eher theoretischen Erdrterungen
und politischen Debatten mit kontroversen Ansichten und Folgerungen, sondern offen-
bart sich auch und gerade im Ereignisbericht als solchem. Um besser zu verstehen, wa-
rum das Problem »Macht« generell im 5. Jahrhundert und hier besonders fiir Thukydi-
des zentrale Bedeutung gewonnen hatte, sei hier eine der mentalititsgeschichtlichen
Geschichtsbetrachtung verpflichtete Analyse von Kurt A. Raaflaub vorangestellt. Im
Hinblick auf die Herrschaftsbildung Athens im Seebund und die Entwicklung zur De-
mokratie gelangt dieser zu folgendem Urteil: ,,Aus der Herrschaft im Seebund und der
Macht (kpatocg) in der Hand der Gesamtheit der Biirger ergab sich die einzigartige Si-
tuation, dass einige wenige zehntausend Ménner, der Demos von Athen, von einem
tiefen Bewusstsein ihrer Macht und Moglichkeiten durchdrungen, direkt und indirekt
die Geschicke von Hunderten anderer Stidte bestimmten. Die Macht ihrer Stadt und in
ihrer Stadt, die Gewinnung, Erhaltung, Organisierung und Ausbeutung von solcher
Macht bestimmten das ganze Denken und Handeln dieser Biirgerschaft. Nur wenn man
sich all dies vergegenwartigt, wird man verstehen konnen, weshalb fast die gesamte
Biirgerschaft scheinbar vorbehaltlos der Faszination durch diese Macht (! — kursiv:
R.W.) erlag, weshalb Macht zum allgegenwértigen Inhalt und Ziel der Politik und in
einer fiir die Nachwelt schockierenden Offenheit propagiert, gerechtfertigt und verehrt
werden konnte.*” Im Geschichtswerk des Thukydides steht jedenfalls die zentrale Be-
deutung von Macht, man kann auch sagen: deren problematische Rationalitét, aufer
Frage.® Desgleichen aber auch die moderne Hochschitzung des Autors nicht nur als

verbunden mit Entstehung und Ausdifferenzierung von sozialen und folgend auch politischen Strukturen.
Macht ist somit ein wesentliches Element entsprechender Beziehungen: ,,Macht bedeutet jede Chance,
innerhalb einer sozialen Beziehung, den eigenen Willen auch gegen Widerstreben durchzusetzen* (WE-
BER, WuG I, I § 16; 11, 9 § 1). Siehe zu den sozialwissenschaftlichen Theorien und Konzeptionen die
informative Abhandlung Macht und Herrschaft in der wissenschaftlichen Kontroverse von P. IMBUSCH,
in: IMBUSCH (Hg.) 2013, 9-36; als zeitiibergreifendes Ubersichtswerk versteht sich MANN 1998-2001,
darin Bd. 1: Von den Anfingen bis zur griechischen Antike (1998). — »Macht« ist bekanntlich ein zent-
raler Gegenstand verschiedener wissenschaftlicher Disziplinen wie etwa der Philosophie (einschlielich
der seit einigen Jahren wieder verstérkt in den Blick genommenen Philosophischen Anthropologie), Psy-
chologie, Soziologie, Okonomie oder Politik und natiirlich auch von Philologie und Geschichte und kann
nur in deren jeweiligem Rahmen angemessen und umfassend behandelt werden, ganz abgesehen von den
wechselseitigen Verflechtungen. Die Literatur ist entsprechend weit gestreut, und dies gilt nicht zuletzt
auch fiir den Problemkomplex »Macht und Politik«. Die Bemiithungen der politischen Theoretiker zeiti-
gen seit der Antike je nach gewéhlter Perspektive immer neue Definitionen und konzeptionelle Deutun-
gen. Wir miissen uns hier mit den von der Quellenlage vorgegebenen Sachfragen und Antworten begnii-
gen. Bezogen auf Thukydides als zentrales Ziel unserer Erdrterung kénnen nur einige Aspekte der neu-
zeitlichen Rezeptionsgeschichte beildufig angesprochen werden.

® Ein originaler Titel des unvollendet gebliebenen Werkes ist nicht iiberliefert.

7RAAFLAUB 1988, 341 f.

8 Die Rationalitiit politischer Macht bei Thukydides, Machiavelli und Foucault untersucht STOCKHAM-
MER 2009. Mit Die Kunst der Macht hat REINHARDT 2014 (= 22022) seine Biographie Machiavellis

19
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

Geschichtsschreiber, der die Zusammenhédnge von Ereignissen und Ursachen ,,synop-
tisch* erfasste, sondern auch als politischer Denker, der die grundsatzlichen Mechanis-
men der praktischen Politik aufdeckte und insofern unmittelbar mit aktuellen Entwick-
lungen der Gegenwart in Beziehung gesetzt werden kann. Schon fiir Thomas Hobbes
war im frithen 17. Jahrhundert Thukydides ,,the most politic historiographer that ever
writ”,” und in vielen zeitgeschichtlichen politischen Analysen erfolgte wiederholt und
erfolgt weiterhin der Riickgriff auf das Werk des Thukydides. Auffallend ist dieser Be-
zug in der politologischen Literatur insbesondere seit dem 20. Jahrhundert, die von Ge-
genwartsanalysen und grundlegenden Erscheinungsformen des Politischen ausgeht und
Entsprechungen im Werk des antiken Autors aufsucht und zu finden glaubt wie etwa
zum ,,Kalten Krieg*“, zu bipolarer oder pluralistischer Herrschaftsstruktur, zum Primat
der AuBlenpolitik und zum Postulat eines politischen Realismus, dem Ideologie und
Moral allenfalls bei-, aber nicht {ibergeordnet werden diirfen usw. In den USA ent-
sprach insbesondere nach dem Zweiten Weltkrieg fiir lange Zeit das Konzept des poli-
tischen Realismus als Forschungsrichtung, welcher die Begriffe »Macht« und »Inte-
resse« zum Ausgangspunkt aller analytischen Prozesse machte, der Zielrichtung der
amerikanischen AuBenpolitik.'® Mit der Anderung der politischen Weltlage und damit
von einer bipolaren zu einer pluralistischen Auflenpolitik geriet in den USA auch das
Postulat einer ausschlielich an den Zwecken und Erfordernissen einer auf Realismus
abhebenden Politik in die Kritik und man begann, auch Thukydides neu zu interpretie-
ren durch Betonung der MadBigung im Zuge einer Machtpolitik, welche dem Perikles
zugeschrieben wurde.!! Im Jahr 2004 vermerkt P. Varvaroussis aber auch: ,,Die Motive
des auBBenpolitischen Handelns, »Furcht«, »Ehre« und »Nutzen«, die in abwechselnder
Reihenfolge der Aufrechterhaltung und Erweiterung der Athener Hegemonie dienten,
bestimmen auch heute die Auenpolitik der Weltmacht. Somit sind Thukydides’ Emp-
fehlungen aus der Politik der » Apragmosyne« oder der »Polypragmosyne« zur MafBi-
gung und gleichzeitig zur Erkenntnis der Gefahren heute aktueller denn je.“!> Nimmt
man wiederum die Tagespolitik des Friihjahrs 2025 in den Blick, zeigt sich eine

betitelt. Zu Thukydides und Machiavelli auch REINHARDT 1948 (= 1966) 237-284. — Wiederholt zitiert
wird die Einschétzung von Friedrich Nietzsche: ... ,,meine Cur von allem Platonismus war zu jeder Zeit
Thukydides. Thukydides und, vielleicht, der Principe Macchiavell's sind mir selber am meisten verwandt
durch den unbedingten Willen, sich nichts vorzumachen und die Vernunft in der Realitdt zu sehn ...
(Gotzen-Dimmerung oder Wie man mit dem Hammer philosophiert: Was ich den Alten verdanke [aus
1888] 2). Vgl. auch Nietzsche in Morgenrite 111 167 (aus 1881): ,,...Was liebe ich an Thukydides, was
macht, daf ich ihn hdher ehre als Plato? Er hat die umfianglichste und unbefangenste Freude an allem
Typischen des Menschen und der Ereignisse und findet, daf3 zu jedem Typus ein Quantum guter Vernunft
gehort: diese sucht er zu entdecken. Er hat eine groBere praktische Gerechtigkeit als Plato; er ist kein
Verlasterer und Verkleinerer der Menschen, die ihm nicht gefallen oder die ihm im Leben wehe getan
haben...*

? Im Widmungsschreiben von Hobbes in seiner Thukydidesiibersetzung ins Englische 1628/1629 p. VIII;
s. auch weiter unten Anm. 151.

19 Bezeichnend ist die Betonung des politischen Realismus als MaBgabe der AuBenpolitik durch den
damaligen US-AuBlenminister George Schulz in einer Rede im Jahr 1985 vor dem National Committee,
in welcher er bekriftigt: ,,A Foreign Policy based on realism cannot ignore the importance of either
ideology or morality. But realism does require that we avoid foreign policies based exclusively on moral
absolutes divorced from political reality [...].” (Zitat bei VARVAROUSSIS 2004, 303).

! Zur Problematik des Realismus bei Thukydides und Machiavelli, ,,the two originators of the realistic
school®, gelangt FORDE 1992, der die Schwierigkeit betont, Realismus auf internationaler Ebene mit ge-
nereller Hingabe an ethische Normen in allen, nicht zuletzt auch den innerstaatlichen Lebensbereichen
zu versOhnen, zu dem Ergebnis: ,,I conclude that while for Machiavelli international realism is only a
part of a more general ethical skepticism, Thucydides tries to manage a difficult if not tragic tension
between the requirements of international realism and domestic morality”, s. FORDE 1992, 372; umfang-
reiche Literaturliste ebd. 390-393. — Vgl. auch oben in der Vorbemerkung.

12 VARVAROUSSIS 2004, 306.

20
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

bemerkenswerte Wiederbelebung jener Sicht, welche im Werk des Thukydides die
Athener in ihrem Vorgehen gegen die unabhingige, kleine Insel Melos vertreten: Es
geht in der Diskussion im Weillen Haus zwischen Amerika und der Ukraine um die
Giltigkeit des Rechts des Stérkeren, bei dem der Machthaber wie die Athener in Melos
die praktische Vernunft hinsichtlich des Mdglichen und Machbaren zum Kriterium
richtiger und gerechter Handlungsoptionen erkliren.!® Es stellt sich aber in diesem Zu-
sammenhang ebenso wie in Bezug auf die im Folgenden zu diskutierenden Ereignisse
die Frage, inwieweit sich Wirtschaftskraft (und militirische Macht) automatisch in ent-
scheidenden politischen Einfluss umsetzt und ob der sozio6konomische Aspekt allei-
nige und aussschlieBliche Triebfeder politischen Handlens war und ist oder nicht auch
(mit-)entscheidend Aspekte von Lebensstil, Identitdt und Mentalitdt entscheidenden
Anteil an Entscheidungen bzw. der Weise der Partizipation an denselben haben.

Die ,klassischen‘ deutschen Analytiker der Machtpolitik wie Hegel, Nietzsche,
Max Weber, Jakob Burckhardt und andere haben hinsichtlich ihrer Thukydides-Rezep-
tion eigene Untersuchungen zur Folge gehabt, auf die hier ebensowenig grundlegend
eingegangen werden kann wie auf die Zeugnisse fiir die aktuelle Politisierung und auch
Instrumentalisierung des Thukydides im 20. Jahrhundert, vornehmlich in den 1930er
und 1940er Jahren, sowie die Reinterpretation des Thukydides-Bildes in der Nach-
kriegszeit.'*

Im Vorgriff auf eine nihere Auseinandersetzung mit Aussagen im Werk des
Thukydides sei bereits an dieser Stelle unter anderem auf die richtungsweisende Unter-
suchung von J. de Romilly Thucydide et I’'impérialisme athénien'® sowie auf die aus-
greifende Studie von A. G. Woodhead zu Thucydides and the Nature of Power verwie-
sen.'® Woodhead betont einmal mehr, dass sich das Problem von Macht im Werk des
Thukydides nicht allein aus Aussagen im Melierdialog erschlieen ldsst und dass dort
vertretene Positionen etwa der Athener keinesfalls dessen eigene Einstellung ungefiltert
widerspiegeln. In seiner auf sieben ,,Lectures” verteilten Untersuchung bemiiht sich der
Autor um einen differenzierenden und zugleich textbezogenen Zugang zur Machtfrage
bei Thukydides, ohne den Blick fiir die jeweils konkrete historisch-politische Situation
aus den Augen zu verlieren. Gefragt wird nach Bedeutung und Funktion von Macht in
Bezug auf verschiedene Gruppierungen und Faktoren, so fiir Thukydides als Person
und Autor, fiir das Volk ([radikale] Demokratie, aber auch Demagogie), die Elite (mit
erkennbarer Sympathie fiir die Grundlagen der ,,Verfassung der 5000%, was auch fiir

13 Zur Aktualitit und zum Vergleich mit dem Melierdialog des Thukydides (dazu weiter unten) s. auch
den Diskussionsbeitrag des Graecisten G. Uhlmann in der FAZ vom 05.03.2025, der insbesondere auf
die Suspendierung von Recht (Gerechtigkeit) und Argument zugunsten der Festlegung allein auf das
,Recht des Stirkeren* und die daraus zu ziehenden Folgerungen in und vor der Offentlichkeit verweist;
vgl. dazu Thuk. 5,89 mit der schonungslosen Feststellung von Seiten der Athener in ihrem Disput mit
Melos: ,,Das Mdégliche sucht zu erreichen nach unser beider wahren Gedanken. Da ihr so gut wisst wie
wir, dass im menschlichen Verhdltnis Recht gilt bei Gleichheit der Krifte, doch das Mdgliche der Uber-
legene durchsetzt, der Schwache hinnimmt.” ,,Gleichheit der Krifte® bzw. ,,balance of power* gehort zu
den entscheidenen Faktoren internationaler Politik insbesondere nach dem Zweiten Weltkrieg.

14 Generell zur Aufarbeitung der ,,politisierenden Aspekte des Thukydides* in der Forschung s. VAR-
VAROUSSIS 2004, 296-306: ,,Die politische Aktualitit des Werkes des Thukydides in den USA®; ibid.
306-315: ,,Thukydides* Politisierung in Deutschland“. Die genannten ,Klassiker® und weitere Analytiker
waren und sind Gegenstand eigener Forschungsgeschichten.

15 DE ROMILLY 21951 (aus 1947).

16 WOODHEAD 1970. — Auf nopackevr] (und zugehorige Formulierungen) im Sinne von (Vor-)Bereitung
oder Zurschaustellung von Macht in einer eher ungewohnlichen sprachlichen und begriftlichen Fassung
durch Thukydides verweist ALLISON 1989, 133: ,,...a definition how power accrues and diminishes ...the
source of demonstrable power*. — Es ist aber nicht unsere Absicht, an dieser Stelle die umfangreiche
Literatur zu ,,Thukydides und das Problem der Macht* umfassend aufzuarbeiten, was sich zudem in der
weitgehenden Wiederholung von bereits haufiger erstellten Bibliographien erschopfen wiirde.

21
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

Thukydides selber gilt [Thuk. 8,97,2]), fiir den Einzelnen (Individuum), das Militér, die
GroBmichte und 6ffentliche Meinung. Auf diese Weise geraten unterschiedliche Posi-
tionen und eine Vielfalt von Aspekten hinsichtlich Verstdndnis und Anwendung von
Macht in den Blick. Aber Woodhead scheut auch nicht das personliche Urteil mit di-
rektem Transfer von Erkenntnissen und Schlussfolgerungen aus den antiken Zeugnis-
sen auf Neuzeit und Gegenwart bzw. von denselben in umgekehrter Argumentations-
richtung auf die Antike!!”

Ebenfalls vorab genannt sei an dieser Stelle wegen einer kontrovers diskutierten
Grundthese die Studie von A. Rengakos iiber Form und Wandel des Machtdenkens der
Athener bei Thukydides mit einem vornehmlich auf die deutschsprachige Forschung
abhebenden Uberblick iiber die Forschung.'® Der Autor glaubt in seiner Untersuchung
eine Entwicklung und Radikalisierung des Machtdenkens und -strebens der Athener
von einer aus realpolitischen Griinden geméBigten Form in der Zeit des Perikles, die
Thukydides durchaus akzeptiert habe, hin zu einer Radikalisierung nach dessen Tod
aufzeigen zu konnen, die schlieBlich zur Niederlage 404 gefiihrt habe. Dieser etwa
schon 1919 von E. Schwartz pointiert formulierten'” und durchweg bis um die Mitte
des 20. Jahrhunderts vor allem im deutschsprachigen Raum, aber etwa auch von J. de
Romilly 19512° vertretenen ,klassischen® Ansicht ist allerdings in der Folgezeit — und
schon vor der Arbeit von Rengakos — widersprochen worden, so etwa von H. Strasbur-
ger, H.-P.Stahl oder H. Flashar, die eine grundsitzlich gleiche Struktur athenischer
Machtpolitik nach der Analyse des Thukydides und in dessen Bewertung annehmen.?!
Belegt wird dies etwa mit den Einlassungen der Athener in Sparta vor Kriegsbeginn bei
Thuk. 1,75-78 oder den Reden des Perikles bei Thuk. 1,140-144 und 2,60-64; dazu auch
Thuk. 1,127,3, wonach es Perikles war, der die Athener zum Krieg trieb. Grundsétzlich
erlauben aber auch die faktischen Abldufe des Geschehens und Dokumente der ver-
schiedenen Art jenseits der direkten AuBerungen in den Reden wichtige Riickschliisse
auf die Motive des Handelns von Einzelpersonen und Gruppierungen in der Biirger-
schaft, nicht zuletzt auf diejenigen der jeweiligen Wortfiihrer. Ob es gerechtfertigt oder
zumindest sinnvoll ist, von einem idealen Politiker Perikles und einem von ihm verant-
worteten ,,geméaBigten Imperialismus* (mit Bezug vor allem auf Thuk. 2,65,4-13) aus-
zugehen, der spéter in einen solchen der radikalen Art mit einem maBlosen Streben nach
Expansion umschlug, den insbesondere Kleon erfolgreich durchsetzte, bleibt trotz eines

17 In seiner Introduction (p. X1I) betont Woodhead: ,Itis ... to approach Thucydidean studies in a manner
which will accommodate both fifth-century Wissenschaft and the immediate environment of the reader,
that makes it worthwhile, in examining Thucydides, to assimilate him to the time in which we live.” Vgl.
zu seinen Anschauungen in Bezug auf Thukydides und das in dessen Werk behandelte Machtproblem
die kritische Rezension von SCHNEIDER 1972, 235-240, der insbesondere die Zuschreibung der Auffas-
sung von ,,Gesetzen der Macht“ bzw. der ,,Wertneutralitdt von Handlungen im Sinne der Macht jenseits
der Bewertung von Motiven ihrer Ausiibung und Erhaltung® sowie eines ,,extremen Realismus® als An-
sicht des Geschichtsschreibers hinterfragt; vgl. auch SCHNEIDER 1974. Es ist jedenfalls fraglich, ob sich
eine Bewertung von ,,Macht an sich® (= weder gut noch bdse usw.) grundsétzlich von ihrer Ausiibung
(und damit Bewertung) trennen lasst, und grundsétzliche Leidenschaftslosigkeit wird man Thukydides
angesichts der nachdriicklichen Hinweise auf die maOnuto kaum zuschreiben konnen, s. auch hier die
Vorbemerkung.

18 RENGAKOS 1984, 13-22 (Forschung). — Zu Thukydides als politischem Denker s. die (dltere) Literatur
ebd. 13-15.

19 SCHWARTZ 1919, bes. 223. Danach habe Thukydides es als Verdienst des Perikles angesehen, dass
dieser die ,,unausweichliche Notwendigkeit* des Krieges erkannt habe ohne — modern gesprochen — ei-
nem grenzenlosen Imperialismus anzuhéngen. Die Zeitbezogenheit dieser Aussage von Schwartz ist un-
verkennbar.

20 pE ROMILLY 21951, 125 (aus 1947).

21 STRASBURGER 1968/2 (aus 1958); STAHL 1966; FLASHAR 1969. — Zu Person und Biographie des Peri-
kles etwa LEHMANN 2008 oder GUNTHER 2010.

22
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

erkennbaren Wandels und entschiedenerer Rigorositdt im Handeln Athens gegeniiber
den schwécheren, mehr oder weniger abhédngigen Poleis problematisch. Der Pelopon-
nesische Krieg schuf neue Voraussetzungen, die auch hinsichtlich der Politik Athens
gegeniiber den Bilindnern im Verlauf der zwanziger Jahre des 5. Jahrhunderts zu einer
deutlichen Verscharfung und Straffung von Macht- und Herrschaftsstruktur auf Seiten
Athens flihrten. Dies beeinflusste die Handhabung und Praxis imperialistischen Han-
delns, nicht aber die Grundeinstellung dazu. Neuere Uberlegungen insbesondere zur
Datierung von inschriftlich tiberlieferten Dokumenten aus der Mitte der zwanziger
Jahre, die zuvor zeitlich wesentlich frither angesetzt wurden, verstiarken zwar den Ein-
druck eines Wandels in der Politik Athens,?? indern aber wenig an den sich schon lin-
ger abzeichnenden Grundsitzen. Neben anderen Dokumenten zeugen die Eingriffe
Athens in die Verfassung von Erythrai zu Gunsten einer demokratischen Organisation
in den spiteren 50er Jahren (ML 40 = IG I° 14), die Einrichtung von Kolonien (Kleru-
chien) wie etwa Brea, Thurii und Amphipolis oder auch das Bauprogramm auf der
Akropolis seit 447/6 einschlieBlich zumindest der Planung des dann erst in den 420er
Jahren fertiggestellten Tempels der Athena Nike frith von einer deutlichen Umsetzung
einer Siegesideologie nach auen und innen. Die Annahme einer scharfen Zasur im
Machtdenken mit entsprechenden Anspriichen im Verlauf des Ersten Peloponnesischen
Krieges ist demnach trotz unverkennbarer Entwicklungen im Vorgehen Athens nach
430 problematisch.?® Der Begriffsinhalt von ,.Imperialismus‘ wird jedenfalls unscharf.
Dabei zielt die Unterscheidung zwischen einem ,,gemifBigten und ,,radikalen* Imperi-
alismus Athens zur Zeit des Thukydides ohnehin in erster Linie auf die selbstverstind-
lich nicht unwichtige Art und Weise der Durchsetzung von Herrschaft sowie der ange-
wandten Mittel einschlieBlich der fiir das jeweilige konkrete Handeln vorgebrachten
oder auch vorgeschobenen Griinde, tangiert aber weniger die dem Begriff zugrundelie-
gende Struktur als solche.?*

Grundsétzlich ist durchaus umstritten, ob man iiberhaupt nach modernem Ver-
stdndnis von einem ,,attischen Reich* oder ,,Imperium®, ,,imperialer Herrschaft* (,,Em-
pire “, ,,imperial “) sprechen kann und soll, in welchem Athen seine Macht und die ent-
sprechende Form der Durchsetzung ausiibte. Dies betrifft der Grundsétzlichkeit der
Problemstellung entsprechend nicht nur das unmittelbare Verhéltnis Athens zu den See-
bundstaaten und seine in diesem Rahmen ausgeiibte Herrschaft, sondern reicht dariiber
hinaus. Kritisch hinterfragt wird allerdings in erster Linie Athens Verhéltnis zu den
Staaten im Seebund. Wéhrend die éltere Formel fiir Athens Stellung in diesem Bund oi
ABnvaiot kai oi cOppoyot lautete, findet sich nachweislich in verschiedenen Dokumen-
ten seit den zwanziger Jahren des 5. Jahrhunderts die Bezeichnung der Seebundstaaten
als oi moreig v (bzw. cmv) Adnvaiot dpyovoty (bzw. kpatodoiv) sowie dhnlich als oi
Evppaot Gv Adnvaior pyovowv.?® Gefolgert wurde, dass diese Formel einer offiziellen

228, dazu im Folgenden sowie bei der spiteren Behandlung der Seebundpolitik und ihrer Entwicklung
nach Thukydides auf S. 61 ff. — Nicht von ungeféhr diirfte auch die oligarchisch gepragte ,Flugschrift
iiber den Staat der Athener des Ps.-Xenophon aus diesen Jahren stammen.

23 Vgl. RHODES 2008, 500-506 mit der Schlussfolgerung: ,, To those in our time who want to regard the
empire as wicked, but to follow Thucydides in regarding Pericles as virtuous but Cleon as vicious, the
revised picture offers some comfort but not a great deal.”

24 Die angesprochene Unterscheidung hat seit den 30er Jahren des 20. Jahrhunderts in der Forschung
breite Zustimmung erhalten. — Auf die Langzeitwirkung dieser Unterscheidung in der Politik Athens des
5. Jahhunderts, die bis in das politische Denken der Gegenwart, vor allem auch dasjenige in den USA
beispielgebend fortwirkt, s. weiter oben mit Anm. 13 f.

% Vgl. dazu die von WELWEI 1996, 88 Anm. 1 zusammengestellten Dokumente mit dieser Formel, die
erst flir die zwanziger Jahre des 5. Jahrhunderts eindeutig belegt ist. Erst in diese Zeit sind wohl auch die
frither von der Forschung bereits um die Mitte des 5. Jahrhunderts datierten Proxeniebeschliisse 1G I* 19
und 27 anzusetzen. — Dass in der Herrschaftsterminologie zwischen fithrender Macht und abhédngigen

23
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

Herrschaftsterminologie zuzuordnen sei und sich hinter dieser Version eine ,,brutale
Benennung doch angeblich gleichberechtigter Stidte* durch Athen verberge.?® Zu be-
denken ist jedoch, dass diese Wendung offenbar weitere Verbreitung und Anwendung
iiber Athen und seine Verbiindeten hinaus fand.?’ Sie mag unter den Bedingungen des
Peloponnesischen Krieges auf Grund der terminologischen Verbindung mit dpyn ge-
wisse Bedeutung zur Bezeichnung von machtpolitischen und auch rechtlichen Abhén-
gigkeiten bekommen haben, flir Athen diirften sich die cOppayotl aber auf die Staaten
im Seebund beziehen, nicht jedoch auf weitere Biindnispartner.

In einer neueren Untersuchung zu Athenian Power in the fifth century BC ver-
teidigt L. Lazar die Einordnung der Beziehungen der Athener zu ihren abhéngigen
Poleis als ,,imperial “, insofern die politische Herrschaft Athens alle charakteristischen
Merkmale eines ,,Reiches* (Empire) aufweise, welche weithin hinter Formeln wie De-
lischer Seebund / Delian Leage verborgen seien.?® Dabei bezieht sie sich nicht zuletzt
auf vergleichende Untersuchungen zu empires und empire-building, und hier insbeson-
dere auf M. W. Doyle’s theoretisch untermauerte Studie mit dem programmatischen
Titel Empires.?® Aber Lazar zeigt auch auf, dass die ausgeiibte Macht Athens gegeniiber
Biindnern und Unterworfenen (,periphal states*) durchaus unterschiedlich gestaltet
war. Nicht nur bestimmten Stirke und Gewalt auf der einen Seite und Machtlosigkeit
auf der anderen Seite das Verhiltnis zueinander, sondern die Art und Weise der kon-
kreten Gestaltung und damit der Durchsetzung und Sicherung der Herrschaft waren
abhingig von zeitbedingten (sich insofern auch dndernden) und rdumlichen (regiona-
len) Faktoren. Die Annahme eines einfachen, linearen und gleichférmigen top-down—
Verhiltnisses wird jedenfalls den komplexen Strukturen und deren Variabilitit im Ein-
zelfall nicht gerecht. Die Form der Herrschaft — etwa deren Durchsetzung und Kontrolle
auf dem Weg direkter oder auch indirekter Einflussnahme® — war in ihrer konkreten

Poleis (,,Blindner* — EGppayor) dpyev und kpoteiv gleichermalen das Machtverhiltnis beschreiben, mag
man einer fast wortgleichen Passage bei Thuk. 5,18,7 (aus dem Jahr 421): dAA061 mov dong Abnvaiot
&ipyovotv und ML Nr. 80, Z. 17 (aus 411): §Aho8i o Gv Abnvoiot kpatodoty entnehmen.

26 SCHULLER 1974, 121 mit Anm. 233, dazu WELWEI 1996, bes. 88-90, der die von Schuller unterstellte
Schérfe in der Formulierung relativieren mochte mit Verweis auf den Bericht bei Thukydides (5,47) tiber
die ,,Quadrupelallianz von 420 zwischen Argos, Elis und Mantinea ,,mit ihren &oppayotr und Athen
,,mit seinen EdppooL ... OV Epyovoty Ekdtepol bzw. Ekactor (Thuk. 5,47,1 . und 5; IG I° 83 [tw. zu-
verldssig erginzt]). Der gesamte Bericht {iber den Friedensschluss scheint unter Einschluss der Eidesfor-
mel, die Thukydides ebenso wiedergibt wie die formalen Absicherungen in den vertragsschlieenden
Poleis, weitestgehend dem offiziellen Vertragstext (vgl. das Fragment IG I° 83) zu entsprechen.

27 Allerdings findet sich der Zusatz @v épyovotv im weiteren Bericht bei Thuk. 5,47,2 nur fiir Athen,
nicht fiir die Vertragspartner, jedoch diirfte dies vom Autor an der fraglichen Stelle als vernachldssigbar
angesehen worden sein, weil dieses bereits unmittelbar zuvor von ihm angefiihrt worden war, s. dann
wiederum Thuk. 5,47,5 mit Bezug auf beide Parteien.

28 LAZAR 2024.

2 DOYLE 1986. — Thema ist der Europdiische Imperialismus, wobei Athen und Rom nur in einer kurzen
Einfiihrung zur Sprache kommen. Vier miteinander verbundene Krifte sind nach Doyle maligebend fiir
Imperialismus: (1.) Féhigkeiten und Interessenlage der imperialen Macht und insbesondere ihre Einheit
und politische Zentralitdt, (2.) die Struktur der peripheren Gesellschaft, mit der die imperiale Macht in
Kontakt gerit, (3.) die iibergreifenden, transnationalen Machtmittel bezogen auf Militir, Wirtschaft und
Handel, Allianzen sowie gegebenenfalls missionarischen Eifer zur Ubertragung von Grundiiberzeugun-
gen (Ideen und Ideologien etwa in Bereichen von Religion, Politik und Gesellschaft), und schlieBlich (4.)
die Art des Verhiltnisses imperialer Méchte zueinander, einzuordnen etwa als konkurrierend, bipolar
oder multipolar. Daneben charakterisieren insbesondere drei zentrale Elemente imperiale Staaten bzw.
solche mit imperialem Potential gegeniiber anderen, welche diese nicht oder weniger ausgeprégt aufwei-
sen: politische Zentralitét, Einheit und innere gesellschaftliche Differenzierung, wobei England deutlich
beispielgebend fiir Doyles Einlassungen ist.

30 Unter anderem durch Einzelpersonen, die etwa in Athen als proxenoi geehrt wurden und in ihren Hei-
matgemeinden — auch — die Interessen Athens vertraten. Solches gilt selbstversténdlich auch fiir grofere

24
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

Ausgestaltung in gewissem Rahmen flexibel und richtete sich nach der Interessenlage
und den Handlungsmoglichkeiten der Partner. Machtmittel und Einflussmoglichkeiten
sowie handgreifliche politische und 6konomische Interessen wie die Sicherung der Sta-
bilitdt von Handelsbeziehungen und die Beriicksichtigung der Kosten bestimmten nicht
nur die konkrete Politik Athens, sondern auch diejenige der abhdngigen Staaten, fiir die
selbst innerhalb des Seebundes durchaus Spielrdume in der Gestaltung ihrer Beziehun-
gen zu der fiihrenden Macht Athen bestanden. Diese zu nutzen, hing zwar in erster Linie
von der Interessenlage Athens und der dort nicht zuletzt auch aus innenpolitischen
Griinden (Parteiungen und Rivalitdt um Macht und Einfluss) formulierten Politik ein-
schlieBlich der ideellen oder auch ideologischen Grundlagen (Macht und Herrschaft als
Handlungsziele sui generis insbesondere gegeniiber rivalisierender Konkurrenz) ab, zu-
gleich aber auch von Voraussetzungen auf Seiten der ,,Partner* wie etwa deren geogra-
phischer Lage und politischer Struktur, indem demokratische Ordnungssysteme zwei-
fellos bessere Voraussetzungen fiir ein weniger konfliktreiches Verhiltnis zum demo-
kratischen Athen boten als oligarchische Regime. Dies wird neben anderen Faktoren
auch die konkrete Ausgestaltung von Vertriagen beeinflusst haben. Der formalen und
zugleich rituellen Absicherung der unterschiedlich gestalteten Beziehungen dienten ge-
gebenenfalls beschworene Eide, eine eher indirekte Absicherung des Herrschaftsver-
héltnisses mag auch die Beteiligung der abhédngigen Gemeinschaften an der attischen
Festkultur oder gar die Ubernahme von Géttern und religiosen Briuchen Athens in die
eigene lokale Gotterwelt markieren, sofern solches nicht mit eigenen Traditionen in
Widerspruch oder in Konkurrenz zur Autonomie geriet, auf die man vorrangig pochte.

Ausfiihrlich mit den verschiedenen Interpretationsansétzen zur perikleischen
Machtpolitik hat sich Ende der 90er Jahre des vergangenen Jahrhunderts W. Nicolai
auseinandergesetzt, der zunichst vier (bzw. zwei mal zwei) Grundansichten in der For-
schung unterscheidet: A: Der perikleische Imperialismus war gerechtfertigt, weil 1. ent-
weder dem Urteil des Thukydides zuzustimmen ist, dass die spitere Niederlage Athens
allein von den Nachfolgern des Perikles zu verantworten ist, oder 2. unvorhersehbare
Zufille diese Niederlage bedingten, die insoweit Perikles nicht anzulasten ist. B: Nach
entgegengesetzter Beurteilung beruhte die Politik des Perikles 3. von vorneherein auf
Fehleinschédtzungen oder 4. man muss sich zumindest angesichts heutiger Erfahrungen
von ihr distanzieren.’! Dabei kommt dem letzten Argument kaum Bedeutung zu, da
heutige Malstdbe mit grundsitzlicher Missbilligung imperialistischer Politik fiir
Thukydides (noch?) nicht galten und er nur von seinen eigenen (anders gearteten) ge-
schichtlichen Erfahrungen ausgehen konnte.*? Nicolai erkennt einen Unterschied im
Werk des Thukydides, je nachdem dieser als Historiker oder als Politiker urteilt. Beiden
Rollen sei ihr eigenes Recht zu lassen und diese als gleichrangig anzuerkennen. Histo-
rischen Erkldrungen und Einsichten, anthropologischen und sozialgeschichtlichen
Wahrscheinlichkeiten bzw. GesetzméBigkeiten wie auch der Unberechenbarkeit und
Kontingenz allen Geschehens stiinden die politischen und militirischen Entscheidun-
gen unter den jeweils konkreten Bedingungen zur Seite.** Dass Thukydides in seinem
Werk grundsitzliche Erkenntnisse von weit reichender historischer Bedeutung neben
Analysen und Urteilen iiber aktuelle politische und militdrische Situationen und

oder kleinere Gruppen, die fiir sich oder auch die Gemeinschaft aus einer engeren Verbindung mit Athen
Vorteile erhofften.

3INICOLAI 1996, 264-272 unterlegt die verschiedenen Positionen mit Referat und umfangreicher Wie-
dergabe wortlicher Zitate aus der Literatur.

32 NICOLAI 1996, 272 mit Bezug auf RAAFLAUB 1988, 341 f., dazu auch MEIER 1993, 538 mit ausfiihrli-
chem Zitat bei NICOLAI 1996, 273 in Anm. 51. — Vgl. zu Periclean imperialism noch MATTINGLY 1966
und MATTINGLY 1974, typische Zeugnisse der zeitgendssischen Diskussionen.

3 NICOLAI 1996, 274 f.

25
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

Entscheidungen einschlieBlich der Beriicksichtigung des Unvorhergesehen und Unvor-
hersehbaren vermitteln will, erschlief3t sich dem Leser auf den ersten Blick. Ob aber die
Personalisierung dieser Hinsichten in der Weise: ,,Thukydides als Historiker und als
Politiker* zwangsldufig und sinnvoll ist, sei in Frage gestellt, da seine historischen An-
schauungen ja gerade aus der Analyse der politischen Praxis resultieren.
Uberblickt man die aktuelle Debatte iiber die sachgerechte Verwendung von Begriffen
wie ,,Jmperium® bzw. , Imperialismus® in Bezug auf die Herrschaft (Arch&/apyn>*)
Athens insbesondere im 5. Jahrhundert, scheint man gegeniiber einer Verwendung zwar
keine grundsétzlichen Bedenken zu haben, jedoch wird eine genauere Differenzierung
sowohl hinsichtlich der ma3gebenden begrifflichen Strukturelemente eingefordert als
auch insbesondere eine differenzierte Beachtung der konkreten Handhabung und Aus-
gestaltung unter Berlicksichtigung der jeweiligen sachlichen, zeitlichen und rdumlichen
Voraussetzungen einschlieBlich ihrer Verdnderungen. Die Herrschaftspraxis war nicht
einformig, sondern beruhte auch im Seebund auf vielfaltige Formen der Gestaltung je
nach Einschdtzung der konkreten Lage. Erkenntnisse der jiingeren Forschung scheinen
jedenfalls eine deutliche Intensivierung ,imperialer‘ Herrschaftselemente im Verlauf
des 5. Jahrhunderts anzuzeigen, die in verschiedenen Vorgehensweisen und politischen
AuBerungen im Verlauf des Peloponnesischen Krieges insbesondere seit etwa der Mitte
der 420er Jahre deutlich wird.>

Ritter er6ffnet seine Abhandlung mit einer knappen Feststellung unter dem Leit-
titel: Die Renaissance als Geburtsstunde des modernen Staates*® und definiert in einem
ersten Zugriff mit Bezug auf die Gedankenwelt Machiavellis: ,,Die Ddmonie der Macht
ist nichts anderes als jene Besessenheit des Willens, ohne die kein gro3es Machtgebilde
zustande kommt, die aber gleichzeitig geféhrlich zerstorerische Kréfte in sich schlief3t.
Dass politischer Aufbau fast nie ohne grofle Zerstorungen menschlich-sittlicher Werte
moglich ist, dass Macht so oft wider Recht steht, dass im Machtwillen des politischen
Kiampfers hochste Selbstlosigkeit (im Dienst etwa fiir eine Idee) sich notwendigerweise
mit hochster Selbstsucht verbindet, wenn sie Erfolg haben soll — das gehort zur Damo-
nie der Macht [...].“*” Aber ,,das Didmonische ist nicht reine Negation des Guten; es ist
nicht die Sphére des volligen Dunkels im Gegensatz zum Licht, sondern des Zwielichts,
der Mehrdeutigkeit, des Ungewissen, des zutiefst Unheimlichen. Ddmonie ist Beses-
senheit.“*® Damit wird die Problematik zu einem guten Teil in den Bereichen des Geis-
tigen und der Psychologie angesiedelt. Nach Ritter liege dieser Auffassung Machiavel-
lis ein negatives Menschenbild zugrunde, dem zufolge der Mensch als von Natur bose
angesehen wird und Politik sich nicht mehr um die Hilfe der Gottheit kiimmert. Politi-
sche Praxis werde zu einem autonomen Bereich, in dem moralische Normen nicht be-
dingungslos und unhinterfragt als verbindlich gelten, sondern diese gegebenenfalls eher

34 Zu iibersetzen je nach Zusammenhang als ,,Reich* oder auch als ,,Herrschaft“ und gleichzusetzen auch
mit fyepovia unter Verwendung sowohl in politischen als auch militdrischen Zusammenhéngen. Fiir die
Bewohner abhédngiger Gemeinschaften konnte die Bezeichnung cOppayot inhaltlich verschiedene zwi-
schenstaatliche Rechtsordnungen abdecken, im Falle von Athens Herrschaft scheint sich diese Bezeich-
nung in formelhafter Verwendung zunehmend auf das Verhéltnis zu den Seebundstaaten beschrinkt zu
haben. Vermieden wird jedenfalls, Biindner als vmijkoot (,,Horige®, ,,Untertanen*) anzusprechen.

35 Ohne dass von einer linearen oder zwangsliufigen Entwicklung des geschichtlichen Prozesses auszu-
gehen ist. — S. auch weiter oben mit Anm. 22 f.

36 RITTER 1948, 13 f.

37 RITTER 1948, 14.

38 RITTER 1948, ibid. — Ahnlich vermerkt Ritter in einer spiteren Stellungnahme zum Begriff »Dimonie«
(der Macht): ,,Damonie ist [...] die notwendige, durch kein sittliches Wollen zu iiberwindende, untrenn-
bare Verbindung des Bosen mit dem Guten in der politischen Sphére, [...] des hochsten Egoismus der
Machttriebe mit der hochsten Selbstlosigkeit in der Hingabe flir das Gemeinwohl und die Grofle des
Staates.“ Ein solches Denken sieht er erst bei Machiavelli klar formuliert, vgl. RITTER 1968, 310.

26
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

zum Zweck eigenen Nutzens zur Durchsetzung und Rechtfertigung von Gewalt und
Erhalt der Macht instrumentalisiert wiirden. Machthaber bediirften keiner anderen
Rechtfertigung ihrer Taten als des Erfolgs. Im Machtwillen, der auf die Erhebung zu
heroischer Grofe aus ist, werde Politik zum Kampffeld, in welchem sich Selbstsucht
und Wohltétigkeit um des Erfolges willen zwangsldufig verbinden. Was Machiavelli
vom Dé@monischen der Macht gesehen hat, bedeute eine wirkliche Neuentdeckung —
nicht nur blo3 gegeniiber dem Mittelalter. Denn auch die Antike habe davon noch nicht
allzu viel gewusst.*

Wie erwiihnt, ist diese ,neue Entdeckung® verbunden mit einer kurzen Ubersicht
von Ritter zu Das geistige Erbe, auf welchem die Deutungen Machiavellis aufbauen
bzw. von dem sich dieser abgrenzt.** Dieses Erbe griindet in der Antike und hier in der
griechischen Welt mit den friih einsetzenden Reflexionen iiber das Verhéltnis von In-
dividuum und Gemeinschaft und in diesem Zusammenhang insbesondere mit dem
Nachdenken iiber den Staat sowie liber Wesenselemente sowohl politischer Verfassun-
gen, Bereiche und Inhalte als auch der Politik in ihrem Vollzug, also der politischen
Praxis bzw. der Kunst der Tagespolitik.*! In einer knappen Skizze umreiBt Ritter im
Licht der spiteren Ansichten Machiavellis zuniichst zentrale AuBerungen der klassi-
schen hellenischen Welt, die er dann tiber Rom, das Christentum und die Sicht des Mit-
telalters weiterfiihrt, von denen uns an dieser Stelle in erster Linie diejenigen direkter
und indirekter Reflexion iiber grundlegende Elemente der Politik in griechischer Sicht
und hier speziell im Verstindnis des Thukydides interessieren.*?

Fiir Ritter ist die Orestie des Aischylos, die 458 in Athen aufgefiihrt wurde,*
das wohl groBartigste Zeugnis, wie die Hellenen im dramatisch gestalteten Mythos ih-
ren Staat verstanden.** In dieser Trilogie wird die scheinbar hoffnungslose Tragik der
Blutrache letztlich eingefangen durch die Polis mittels Schiedsspruch des biirgerlichen
Gerichts des Areopags unter dem Schutz der Gottin Athene. Die Erinyen (Rachegdttin-
nen) werden schlieBlich unter dem Einfluss von Athene zu FEumeniden

39 RITTER 1948, 14. — Das historische Umfeld und die Rezeption Machiavellis mit seinen Vorstellungen
sind Gegenstand zahlreicher Studien und haben sich weithin zu einem eigenen Forschungsfeld ausge-
weitet. Der Wikipedia-Artikel etwa gibt eine grundlegende Einfithrung mit weiterfiihrender Literatur.
Aus der jiingeren Vergangenheit sei wegen der Ndhe zu den hier im Zentrum stehenden Problemen be-
onders auf REINHARDT 2014 (= 22022) verwiesen.

40 RITTER 1948, 15-28. Inhaltlich erstrecken sich diese als einleitende Ubersicht gedachten Hinweise auf
den langen Zeitraum vom ,,Klassischen Hellenentum® bis zum ,,Zerfall der mittelalterlichen Staatsethik*.
41 Zur Systematisierung von ,,Politik* in die Bereiche ,,Strukturen (Polity bzw. Staatslehre)*, ,,Prozesse
(Politics)* und ,,Inhalte (Policy)* zur Regelung der Angelegenheiten eines Gemeinwesens durch allge-
mein verbindliche und auf politischer Macht beruhende Entscheidungen vgl. etwa die einschlégigen Le-
xika-Artikel unter dem Stichwort ,,Politik mit weiterfithrenden Verweisen. Auf entsprechende moderne
Studien iiber das Wesen von Politik und dem Politischen kann und braucht an dieser Stelle nicht néher
eingegangen zu werden. Im Hinblick auf die friihen Griechen sei hier lediglich auf grundlegende Uber-
legungen von MEIER 1980 verwiesen, besonders einfithrend S. 40-47: Das Politische der Griechen.
Uberblick und Problem.

42 Vgl. Anm. 40. — Aus demselben zeitlichen Umfeld wie die Studie von Ritter stammt der Artikel von
MEHMEL 1948: Machiavelli und die Antike.

4 Die Orestie ist mit den drei Stiicken Agamemnon, Choephoren und Eumeniden die einzige vollstindig
erhaltene tragische Trilogie der Antike, von der jedoch die Ergénzung mit dem anschlieBenden Satyr-
spiels Proteus nicht iiberliefert ist.

4 Zur Politischen Kunst der griechischen Tragédie s. MEIER 22022 (erweiterte Auflage von 1988 mit
bibliographischen Hinweisen und aktuellen Ergdnzungen auf S. 280-285). Meier arbeitet mit seiner viel
beachteten Studie die zentrale Bedeutung der Tragddie fiir die Politik und Mentalitét der Zeit heraus.
Wihrend in der ersten Auflage Dramen des Aischylos und Sophokles Kernthemen bilden,erhélt in der
zweiten Auflage auch Euripides den ihm gebiihrenden Platz. Vgl. im Ubrigen auch schon MEIER 1980,
144-272: Aischylos * Eumeniden und das Aufkommen des Politischen; des Néheren insbesondere zu
Aischylos s. weiter unten.

27
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

(,, Wohlmeinende*), die Rechtssetzung durch den Areopag als oberstes Organ der Polis-
Gemeinschaft obsiegt und schafft Frieden. Das durch Mehrheitsentscheid gesprochene
und in Kraft gesetzte Recht ersetzt die zerstorerische Blutrache, der Staat als Ordnungs-
faktor tritt an ihre Stelle. Der Wertekanon ist ein Bestandteil politischer Ethik, deren
Giiltigkeit gegebenenfalls durch aktuellen Entscheid in ihr Recht gesetzt wird. Wesen
und Bedeutung staatlicher Ordnung bestehen gerade darin, dass sie den bloBen Natur-
zustand durch das Prinzip der Gerechtigkeit iiberwinden und so eine sichere Rechtsord-
nung schaffen.*> Unverkennbar ist eine im Grunde optimistische und grundsitzlich po-
sitive Einschitzung zu Staat und dem in die Gemeinschaft eingebundenen Individuum,
auch wenn der sieghafte Vernunftglaube* der athenischen Staatsphilosophie und eine
hohere Vernunftethik schwer erkdmpft wurden, an der die klassische Philosophie seit
Sokrates gearbeitet habe.*’

I1. Aspekte des Politisierungsprozesses in Athen bis um die Mitte des 5. Jh. v. Chr.

Auf Aischylos und die politische Dimension der Tragddie ist noch kurz zuriickzukom-
men. Zuvor sei jedoch auf einige grundlegende innenpolitische Entwicklungen in Athen
im Verlauf des 5. Jahrhunderts bis nach der Mitte desselben als Hintergrund der zeitge-
nossischen Gedankenwelt hingewiesen. In den etwa 30 Jahren nach dem Sieg Athens
iber die Perser bei Marathon im Jahr 490 und insbesondere nach dem Seesieg bei Sa-
lamis 479 war es in der aufblithenden Polis zu einer bemerkenswerten Intensivierung
des Politischen als eines zunehmend bedeutenden Teils der Lebenswirklichkeit gekom-
men mit weit reichenden, neuen dulleren Herausforderungen und inneren politischen,
gesellschaftlichen, wirtschaftlichen, aber auch mentalen Folgen. In Athen hatte dies zu-
nichst zu einem gewissen Interessenausgleich zwischen Aristokratie und den Biirger-
schichten mit deren gesteigertem Selbstbewusstsein auf Grund der auf breiter Basis er-
rungenen Erfolge gefiihrt, an denen nicht zuletzt auch die Theten aus der untersten,
vierten Zensusklasse als Ruderer entscheidenden Anteil hatten und die somit eigene
militirisch-politische Bedeutung erlangten.*® Die Ausweitung der Partizipationsmdg-
lichkeiten der Biirger an den politischen Entscheidungen hatte schon Kleisthenes durch

4 RITTER 1968, 310.

46 Wenig spiter von RITTER 1968, 311 mit ,,natiirlicher Giite im Menschen* gleichgesetzt.

4TRITTER 1968, 310 f. — Ebd. 311 merkt er aber auch mit vorausschauendem Blick auf Machiavelli an:
,Die Unvermeidlichkeit eines Zwiespalts zwischen sittlichem Bewusstsein und den harten Notwendig-
keiten des politischen Machtkampfes (! — als Anzeichen der ,,Ddmonie” R.W.) kannten sie (= die Grie-
chen) noch nicht.“ Noch habe sich das individuelle Gewissen niemals ganz aus der Gebundenheit an den
Nomos der engsten Staatsgemeinschaft, der Polis, gelost.

48 Der Zusammenhang zwischen militérischer Leistungsfihigkeit, sozialer und politischer Organisation
galt auch in Athen als selbstverstindlich. Schon seit homerischer Zeit ist die geringer werdende Bedeu-
tung des Einzelkdmpfers zu Gunsten der Gemeinschaft von Eliten, die sich selber auszuriisten in der
Lage waren, erkennbar. Seit Solons Einfithrung einer timokratischen Ordnung 594 spielten Besitz und
Vermdgen die entscheidende Rolle bei der Zuweisung der Biirger in eine der vier Schatzungsklassen:
Nach den Pentakosmiodimnoi bildeten die Hippeis die zweithdchste Schatzungsklasse, aus der sich die
1000 geriisteten Reiter rekrutierten (Arist. Ath. pol. 7,3 f.). Unter ihnen entwickelte sich im Laufe der
Zeit ein deutlich nach auBen zur Schau getragener Korpsgeist, der sich durch einen entsprechenden auf-
windigen Lebensstil, bestimmte Ehrenrechte, aber auch durch eine gewissen Ndhe zu oligarchischer
Verfassungsstruktur ausweist (vgl. Arist. pol. 1289b 35 ff. [=c. 4,3]; 1297b 16 ff. [= c. 4,13]; 1321a 6ff.
[=c. 6,7]). In die dritte Zensusklasse waren die Zeugiten zusammengefasst, welche die Hoplitenphalan-
gen bildeten und auch seit Solon politische Vorrechte genossen. Mit dem Ausbau der Flottenmacht in
Athen im 5. Jahrhundert erlangten dann insbesondere die Theten als vierte Gruppe entsprechende mili-
tarisch-politische Bedeutung.

28
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

die Reformen 508/507 unter der Leitidee der Isonomia® ins Werk gesetzt und damit
die grundlegenden Ansétze Solons weiterentwickelt, welche zu Beginn des 6. Jahrhun-
derts neben der Abschaffung der Schuldsklaverei in Athen insbesondere die Verant-
wortung aller Biirger fiir das Zusammenleben in der Polis und ihre dauerhafte Bindung
an schriftlich fixierte Gesetze durch Etablierung einer gerechten Ordnung (Eunomia)
festlegten. Diese Reformen und die folgenden Verdnderungen fiihrten zwar zu einigen
Modifikationen in Bezug auf die Wege der Machtdurchsetzung und die Formen der
Einflussnahme auf die Politik, nicht jedoch zu einer radikalen Anderung der Machtver-
héltnisse. Das spater in Weiterfithrung der Kleisthenischen Reformen 487/6 eingefiihrte
Losverfahren fiir die Archonten®® etwa mag im Nachhinein als ein Schritt auf dem Weg
hin zur Demokratie verstanden werden (Arist. Ath. Pol. 22,5), bedeutete aber noch
keine grundsétzliche Verdnderung in den (politischen) Machtverhéltnissen. Jedoch
hatte die zunehmende Rivalitit zwischen Sparta und Athen, das den Spartanern die tra-
ditionelle Fithrung im Hellenenbund streitig machte, sowohl eine Intensivierung des
Politischen innerhalb der Polis Athen zur Folge als auch gegeniiber der AuBlenwelt wie
vor allem im Zuge der von Athen im Seebund beanspruchten Vormacht, welche die
Polis zunehmend als Herrschaft (4rché [apyn]) ausiibte und zu deren Erhalt sie gege-
benenfalls auch Zwangsmittel einsetzte. Kontroversen tiber Ziele und Modalititen der
Perser- und Seebundspolitik, Parteiungen in der Volksversammlung und im Areopag
sowie grundsitzliche Rivalitdt {iber die innere Machtverteilung unter Fithrung von
,Neuerern‘ wie zunidchst Themistokles (spater auch Ephialtes oder Perikles) oder ,Tra-
ditionalisten wie Kimon belegen zunechmende innere Spannungen und Auseinander-
setzungen, die nicht zuletzt durch die insbesondere seit den 80er bis in die 60er Jahre
des 5. Jahrhunderts nahezu regelméBig durchgefiihrten Verfahren des Ostrakismos
(Scherbengerichtsverfahren) gegen zu einflussreich erachtete politische Akteure offen-
kundig werden.’! Verbannt wurden unter anderem Themistokles 471/470, der zuvor
mehrere diesbeziigliche Verfahren iiberstanden hatte, ein Jahrzehnt spéter aber auch der
,Spartanerfreund‘ Kimon im Jahr 461, nachdem die Spartaner die bei einem Heloten-
aufstand zur Hilfe geeilten Athener unter Fiihrung Kimons aus Furcht vor innerpoliti-
scher Einflussnahme zuriickgeschickt und damit briiskiert hatten.>? Begiinstigt durch

4 Nicht mit Demokratia (Gewalt des Volkes; seine Obmacht) gleichzusetzen. Die Isonomia als politi-
sches Strukturelement hatte primér die Gleichheit unter den Aristokraten gegen die gestiirzte und nach
wie vor bedrohliche Tyrannis im Blick und bedeutete die Gleichheit der Biirger vor dem Gesetz bzw. in
Bezug auf die etablierte gemeinschaftliche Ordnung. — Zu Entstehung und Geschichte der Isonomia s.
zuletzt SCHUBERT 2021.

50 Dazu u.a. BLEICKEN 1995, 617-621. — Einen grundlegenden Uberblick iiber die Geschichte Athens seit
der Zeit Solons und bis zum Ende des Peloponnesischen Krieges mit besonderem Fokus auf die inner-
politischen Entwicklungen bietet MEIER 1993. Es ist aber an dieser Stelle nicht unsere Absicht, in die
historischen Einzelheiten der Geschichte Athens und ihrer politischen Institutionen auf dem Weg zur
Demokratie einzusteigen, was der historischen Bedeutung entsprechend nicht von ungefihr seit Genera-
tionen immer wieder von der Forschung thematisiert wurde und stets aufs Neue thematisiert wird.

3! Der Ostrakismos ist in der Forschung viel behandelt worden, genannt seien SIEWERT (Hg.) 2002;
BRENNE 2001 und die Materialvorlage BRENNE (Hg.) 2018. Letztere ist besonders interessant wegen der
etwa 8500 neu entdeckten Ostraka, welche zwischen 1966 und 1969 in der Auffiillung des Eridanos im
Kerameikos entdeckt wurden (,,der groBe Kerameikosfund* bzw. ,,the great deposit*). Im Ubrigen gehort
der seit 488/87 und bis 417/415 nachweisbare Ostrakismos zu den charakteristischen Merkmalen des
geschichtlichen Prozesses der Verwirklichung einer demokratischen Verfassung in Athen. Hervorgeho-
ben wurde mehrfach, dass vom Verfahren des Ostrakismos letztlich nicht der Méchtigste, sondern dessen
méchtigster Konkurrent betroffen wurde.

52 Auch der Name des Perikles taucht auf Ostraka auf, ohne dass er unterlegen wire, jedoch traf das Los
444/3 Thukydides, Sohn des Melesias und Schwiegersohn Kimons. Er galt spitestens seit Mitte des 5.
Jahrhunderts als Reprisentant der Oligarchen und Gegner des Perikles. Seine Ostrakisierung leitete nach
Thukydides (dem Historiker) 2,65 die ,,Herrschaft des ersten Mannes®, d.h. diejenige des Perikles, ein,

29
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

die Abwesenheit Kimons, des fiihrenden Kopfes der Adelspartei,’ und offenbar im
Zuge politischer Agitation in Athen erfolgte 462/1 die Entmachtung des Areopags als
Institution auf malgebliche Initiative des Ephialtes hin. Die Volksversammlung (Ekk-
lesia [éxkAnoia]) und ihr Ausschuss, der Rat der 500 (Boulé [BovAn|]) als vorberatende
Institution, wurden zusammen zum entscheidenden Gremium, in welchem um Mehrheit
gerungen und die Konflikte um Macht und Einfluss auf politischer Ebene ausgetragen
wurden.>* Grundsitzlich gehorten strukturell die Akzeptanz von Mehrheitsentschei-
dung und ihre folgende Umsetzung in der Praxis zu lang geiibten Verfahren in der grie-
chischen Gesellschaft wie etwa im agonalen Wettbewerb und boten somit eine wichtige
Voraussetzung flir die Stirkung und das Funktionieren eines autonomen politischen
Bereiches. Das zentrale Ergebnis des Politisierungsprozesses bestand aber darin, dass
die Mehrheit der Biirger im demokratischen Athen jetzt nicht mehr lediglich Objekt der
Politik, sondern Subjekt derselben war.

I1I. Aischylos und die Tragodie: Macht, Recht und die Aktualitit des Politischen
in Athen

In dieser Phase der sich zuspitzenden innenpolitischen Auseinandersetzungen und au-
Benpolitischen Spannungen® wurden gegen Ende der 460er Jahre (wohl 463) in Athen
Aischylos® Hiketiden (die ,,Schutzflehenden®) wohl als zweites, jedenfalls allein erhal-
tenes Stiick einer Trilogie aufgefiihrt,’® in dem wir zuerst von einer ,,Volksherrschaft in
einer Polis* horen und lesen.’’” Hier wird auch in der fiir die Tragddie typischen

dessen durch Thukydides und Plutarch vermittelte und lange Zeit von der Forschung aufgegriffene posi-
tive Gesamtbewertung in jiingerer Zeit allerdings hinterfragt wurde und wird, s. dazu oben im einleiten-
den Kapitel. — Zu Plutarchs Biographie des Perikles s. den Kommentar von STADTER 1989.

53 Er prigte die etwa 20 Jahre nach dem Sieg iiber Persien so genannte , Kimonische Ara“ und war zehn-
mal zum Strategen gewidhlt worden, das einzige Amt in Athen, fiir das eine Wiederwahl méglich und
daher als Legitimationsbasis und Ausweis einer breiten Akzeptanz in der Biirgerschaft besonders erstre-
benswert war.

54 Die Kompetenzen des Areopags (,Adelsrates‘) wurden auf die Blutsgerichtsbarkeit beschrinkt, insbe-
sondere wurde ihm das Recht entzogen, die Beamten zur Rechenschaft zu ziehen und vorbereitende Be-
schliisse zur Abstimmung in der Volksversammlung (Probouleuma als Voraussetzung fiir ein Pséphisma
[Beschluss] durch die Ekklesia) zu fassen. Letzteres wurde auf die Boulé iibertragen. Dies bedeutete
selbstverstindlich nicht, dass der Adel seinen Einfluss verlor, jedoch musste der einzelne Aristokrat jetzt
auf neue Weise darum ringen, eine erstrebte filhrende Position im politischen und gesellschaftlichen
Machtgefiige zu erlangen und zu befestigen, namlich durch Riickbindung an Mehrheiten in der von einer
breiten Bevolkerungsschicht getragenen Volksversammlung, deren Zustimmung er bedurfte. Dies be-
deutete auch, sich gegebenenfalls gegen rivalisierende Konkurrenten mit einem eigenen und populédren
Programm abzusetzen, was folglich einen betrichtlichen Machtspielraum fiir die an den Entscheidungen
beteiligte und dieselben gegebenenfalls sanktionierende Biirgerschaft erdffnete. Auch weiterhin beklei-
deten flihrende Reprisentanten der Aristokratie wichtige Machtstellen in der Polis Athen wie insbeson-
dere das Strategenamt und formulierten und bestimmten die Richtung der Politik, aber es fehlte jetzt eine
entsprechende, die flihrenden Adligen repriasentierende Institution, innerhalb deren politische Entschei-
dungen getroffen und mittels dieser Autoritdt auch durchgesetzt werden konnten. Die Herrschergewalt
war vom Adel als Schicht auf das Volk iibergegangen.

55 466/65 war das reiche und méchtige Thasos in der ndrdlichen Agiis im Aufstand gegen Athen aus dem
Seebund ausgetreten und konnte erst nach dreijéhriger Belagerung erobert werden. Seine Mauern wurden
geschleift, die Flotte musste ausgeliefert und die weraia (der thrakische Kiistenstreifen) aufgegeben wer-
den.

36 Dazu etwa B. ZIMMERMANN, in: Der Neue Pauly Bd. 1 (Stuttgart 1996) s. v. Aischylos 351. Eingeord-
net wird das Stiick jetzt nach den Aigyptioi und vor den Danaides und dem Satyrspiel Amymone.

57 Hier bezogen auf Argos, aber der Dichter diirfte nicht zuletzt Athen im Auge gehabt haben, denn dort
wurde das Stiick nach iiberwiegender Ansicht im Jahr 463 aufgefiihrt. Die genaue Datierung zwischen

30
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

Grundsétzlichkeit die Frage nach der Bedeutung moralischer, gottlich legitimierter Ge-
bote fiir politische Entscheidungen gestellt, die vordergriindig im Konflikt mit &uf3erli-
cher ZweckmaiBigkeit stehen oder stehen konnen, aber auch mit Normen in Widerstreit
geraten konnen, die, sanktioniert durch altehrwiirdige, gleichsam naturgegebene Exis-
tenz, ihrerseits Geltung beanspruchen. Zwar ist es der Kénig von Argos, welcher die
mafgebende Entscheidung zu Gunsten des gottlichen Anspruchs und Rechts trifft und
diese sich dann in der Volksversammlung durch Akklamation (nicht Abstimmung!)
mittels seiner Autoritit bestétigen lasst, aber es ist ,,das Volk, das die Stadt beherrscht®,
und die Schutzflehenden nennen die Volksherrschaft ,,vorausschauend und klug das
Gemeinwohl bedenkend*.*® Zumindest scheint die neue politische Maxime des Ephial-
tes durch: Die Biirgerschaft sollte nicht mehr nur Objekt einer Fiirsorge sein, welche
auf der Autoritéit des Areopags beruhte, sondern selbst mafigebender Gestalter der Po-
litik.>> Die Polis Athen definierte sich als Gesamtheit der Biirger.®® Ephialtes selbst
wurde wenig spéter nach der nach ihm benannten Reform ostrakisiert und dann ermor-
det, deutliche Hinweise auf massive Widerstinde gegen die neue Herrschaftsverteilung
in einer Demokratia. An Versuchen, diese wiederum zu stiirzen, scheint es nicht gefehlt
zu haben.

Dass die griechische Tragddie als Tragerin und Verbreiterin weitreichender po-
litischer und ethischer Vorstellungen in dieser frithen Phase der Intensivierung des Po-
litischen in der Polis Athen auftritt, kommt unabhingig von der grundséitzlichen Popu-
laritit des griechischen Theaters in der breiten Bevolkerung nicht von ungefdhr. Die
entscheidende Wendung der Dichtkunst in ihren verschiedenen Facetten vom Ethischen
zum Asthetischen und iiber den Weg der Rhetorik zum Politischen wird im Allgemei-
nen Gorgias zugeschrieben.®! In einer viel diskutierten Passage seiner Poetik #uBert
sich Aristoteles zur Bedeutung der Dichtung in Abgrenzung zur Historiographie: ,,Aus
dem Gesagten erhellt, dass nicht Erzdhlung des Geschehenen Aufgabe des Dichters ist,
sondern Erzédhlung der Begebenheiten, wie sie geschehen sein konnten, und des Mog-
lichen nach der Wahrscheinlichkeit oder Notwendigkeit (oo &v yévotto kai T Suvord
Katd 10 €1K0¢ 1 TO dvaykaiov). Denn der Geschichtsschreiber und Dichter unterschei-
den sich nicht dadurch, dass sie entweder in gebundener oder in ungebundener Rede
sprechen. Man konnte z.B. die Biicher Herodots ins Versmal} bringen und sie wéren um
nichts weniger Geschichte mit Versma@ als ohne Versmal. Aber dadurch unterscheiden

465 und 460 ist allerdings nicht gesichert. Beteiligt am entsprechenden Agon war offenbar auch Sophok-
les.

38 Aisch. Hik. 700, dazu MEIER 22022, 107-111, mit Verweis auf Beziige zu den Absichten des Ephialtes.
Dass der Chor dem Volk, ,,welches die Stadt beherrscht” (Hik. 699), Segen wiinscht, ist eine 6ffentlich
im Theater Athens vorgebrachte bemerkenswerte politische Festlegung.

9'S. auch im vorausgehenden Kapitel. Zwar waren mit den solonischen und spiiter kleisthenischen Re-
formen nach und nach die Basis und Rechte der biirgerlichen Bevolkerung Athens auf verschiedene
Weise und in unterschiedlichen Schritten erweitert worden, so dass am Vorabend der von Ephialtes ini-
tiierten MaBBnahmen die grundlegende politische Rolle des Volkes langst auf gesicherter Grundlage be-
ruhte, aber man folgte doch durchweg der Autoritét des Areopags und der in diesem versammelten Kom-
petenz von ehemaligen obersten Amtstrigern mit lebenslanger Mitgliedschaft und entsprechendem
Kenntnisreichtum, die durchweg den einflussreichen adligen Geschlechtern mit weit reichenden und
iiberregionalen Beziehungen entstammten.

80 MEIER 22022, 111-117: Das Volk ist die Polis. Die Volksversammlung ist damit nicht ein Organ der-
selben, sondern mit ihr identisch.

61 Vgl. Dialex. 3,17 im Zusammenhang mit der Erdrterung ITepi Swkaiov kai dikov, dazu 2,28 ; Plat.
Gorg. 502¢ (Kallikles). — Poesie als ,,Rede in Versen“ s. Gorg. Hel. 9. Somit ist Dichtkunst nur ein Teil
der Rhetorik und wird daher von Gorgias besonders in seiner Techne behandelt, s. auch NESTLE 1948,
319-329 mit weitergehender Analyse der verbreiteten Ansichten {iber ,,berechtigte Tduschung® in ver-
schiedenen Werkformen, gegen die sich spéater insbesondere Polybios (2,56,11 £.; 4,20,6.) mit Bezug auf
die Geschichtsschreibung wendet.

31
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

sie sich, dass der eine erzdhlt, was geschehen ist, der andere, wie es hétte geschehen
konnen. Deswegen ist die Poesie auch philosophischer und grundsétzlicher als die Ge-
schichte. Denn die Poesie stellt mehr das Allgemeine, die Geschichte das Einzelne dar
M pev yap moinoig pdAlov ta kabdiov, 1 &' iotopio Ta kab' Exactov Aéyet). Etwas
,Allgemeines‘ aber meint, dass es einem Menschen von bestimmtem Charakter mit
Wahrscheinlichkeit oder Notwendigkeit (koatd 10 €ik0¢ 7 10 dvaykoiov) zukommt, Be-
stimmtes zu sagen oder zu tun. Dieses versucht die Dichtung darzustellen, die Namen
werden dazugesetzt; ,Einzelnes‘ meint das, was Alkibiades getan und was er erlitten
hat“ (Arist. poet. 1451 a36 — 1451 b12 [= c. 9]).°? Von diesen Ansichten ausgehend
und unter Einbeziehung von Einlassungen von Friedrich Nietzsche fiihrt diese betonte
Hervorhebung der grundlegenden und gleichsam programmatischen Deutungskraft der
Dichtung und insbesondere der Tragddie auf Umwegen iiber die griechische Ge-
schichtsschreibung und ihre Zielsetzungen auch zu Thukydides.®® In Bezug auf die Ent-
wicklung der antiken Historiographie von der mythischen Geschichtsbetrachtung der
friihen Griechen® bis in die Spétantike erwartete das Publikum in erster Linie, dass sie
bildhaft und eindriicklich sein sollte und erst in zweiter Linie, dass sie ,,wahr* im Sinne
der Vermittlung von Fakten sein miisse. Dem suchten die Geschichtsschreiber weitge-
hend und bei wenigen Ausnahmen auf verschiedene Weise zu entsprechen. Thukydides
aber, der sich programmatisch der Wiedergabe realer Vorgénge mit dem Akzent auf die
militdrischen und politischen Ereignisse und der grundlegenden Analyse realpolitischer
Vorginge auf der Suche nach der Typik allen geschichtlichen Geschens verschrieben
hatte, konzipierte als erster geschichtliche Forschung konsequent unter diesen neuen,
den realen Abldufen und Zusammenhingen verpflichteten Gesichtspunkten, die lange
Zeit kaum verstanden bzw. akzeptiert wurden, bis sie ab der Frithen Neuzeit eine, wenn
nicht fiir lange Zeit die ma3gebende Richtschnur der Geschichtsbetrachtung und -deu-
tung wurde.

Nicht von ungeféahr hat Gerhard Ritter in seiner Studie — wie bereits angemerkt
— die 458 aufgefiihrte Orestie des Aischylos zum Ausgangspunkt seiner Uberlegungen
zur griechischen Sicht liber die Bedeutung von Macht und Gerechtigkeit und dem mog-
lichen Spannungsverhiltnis zwischen beiden Anspriichen gewéhlt, insofern die Trilo-
gie als ,,geistiges Erbe* zu Machiavelli fiihrt, sich aber doch auch abgrenzt. In der Ores-
tie wurden die neuen politischen Vorstellungen in Athen auf die Biihne gebracht und
dem zahlreichen Publikum im Theater in dramatischer Umsetzung und Verschliisselung
vor Augen gefiihrt. Das Werk muss 461/60 verfasst gewesen sein und steht damit in
unmittelbarem zeitlichen und auch sachlichen Zusammenhang mit der Reform des

62 Ubers. nach C. WALZ (Google) bzw. A. SCHMITT (2008). — Aristoteles* Schrift Poetik erschien um
335. Neueste Edition mit Kommentar s. HOSE 2023. Uberlegungen zur Sicht des Philosophen betreffend
Historia s. ZOEPFFEL 1975; teilweise stellen sich aber kritische Fragen zu den Ansichten der Verf. {iber
das Verhiltnis von Allgemeinem und Einzelnem in Dichtung und Geschichtsschreibung bei Aristoteles,
s. schon SOFFING 1981, 115-117. — Aus der reichen Literatur zur Poetik des Aristoteles und ihrem Bezug
zur griechischen Tragddie sei hier neben HOSE 2023 nur auf FLASHAR 1984 verwiesen.

8 Vgl. etwa SCHUTZA 2004 zu Nietzsche und Thukydides.

% Fiir uns besonders fassbar durch Homer, Hesiod und die Dichter des epischen Kyklos. Die epische
Dichtung hat sich bei den zwangsldufig mit den Geschichten der sich ausbildenden Stadtstaaten verbun-
denen Berichten allenfalls beildufig mit den Grundlagen der politischen Abldufe befasst, vgl. dazu etwa
STRASBURGER 1968/1, 416-427; hier auch zur weiteren Entwicklung unter anderem von Herodot zu
Thukydides und mit betonter Schlussfolgerung (S. 420): ,,Die Tat des Thukydides fiir die Geschichts-
wissenschaft ist nicht der Schritt von der Unkritik zur Kritik, sondern von der unpolitischen zur politi-
schen Sehweise. Vgl auch STRAUSS 1964, dem zufolge Thukydides® Werk iiber eine Historiographie
hinaus eine politische Schrift hinsichtlich Handlungssubjekt, Objekt und Methode darstellt. Ferner HUN-
TER 1982 =2017 zum Vergleich zwischen Herodot und Thukydides hinsichtlich ihres theoretischen Hin-
tergrundes bezogen auf die Historiographie. Eine aktuelle Studie liefert Vos 2024.

32
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

Ephialtes. Einzelheiten der Handlung brauchen an dieser Stelle nicht ausgefiihrt zu wer-
den.% Zentrales Thema ist der ausgetragene Konflikt zwischen altem und neuem Recht,
zugleich personalisiert im Gegensatz zwischen den ,alten‘ und ,jungen‘ Goéttern, dem
Geschlecht der dunklen und bedrohlichen Erinyen als den Tochtern der Nacht und dem
jugendlichen Lichtgott Apollon, dem etwa auch Zeus und Athene zugesellt werden kon-
nen. Durch gerichtliche Entscheidung wird das neue Recht nach Beweisfiihrung im
richterlichen Gremium und Stimmengleichheit auf denkbar knappste Weise nur durch
das zusitzliche Votum der Géttin Athene in Geltung gesetzt.® Dem traditionellen, ge-
heiligten Recht wurde somit offenbar seine normierende Bedeutung nicht grundsétzlich
abgesprochen, aber im Konfliktfall entschied die Mehrheit flir das neue Recht, in der
Tragddie fiir Orest, und die Erinyen akzeptierten, von Athene schlieBlich iiberzeugt,
den Spruch. Sie wandelten sich zu Eumeniden. Die unendliche Spirale von Rache und
Siihne soll fortan durch Richterspruch auf der Basis einer Mehrheit in einem formali-
sierten Verfahren zur Sicherung der Gemeinschaft unterbrochen werden, die Blutrache
von politischer Rechtssetzung abgeldst werden. Die ddimonischen Méachte werden somit
zuriickgedriangt. In der spéteren, klassischen Staatsphilosophie sind nach Ritter ,,die
Dimonen der Friihzeit* vollends gebannt.®” Aber er verweist sodann auch auf den so-
phistischen Widerspruch, der sich etwa in den AuBerungen eines Kallikles in Platons
Gorgias offenbart und den Konflikt zwischen politischer Realitdt und ethischen Idealen
zur Sprache bringt.®

% Hierzu und zu den verschiedenen politischen Anspielungen in der Trilogie MEIER 22022, 117-156.
 MEIER 22022, 126 weist mit Recht darauf hin, dass ,,das Neue* angesichts bewihrter und akzeptierter
alter Ordnung nicht per se allgemeine Zustimmung erwarten lie8. Ephialtes soll zudem mit dem Argu-
ment geworben haben, dass die politischen Rechte des Areopags erst im geschichtlichen Verlauf ,hin-
zugekommen* seien. Deren Entzug sicherte somit gewissermafien noch dlteres Recht. Zur Auseinander-
setzung in der Tragddie und der dahinter sich abzeichnenden politischen Situation s. MEIER a.0. 124-
133, der vor allem die auf Versohnung abzielende ,Losung® des durch gerichtlichen Schiedsspruch bei-
gelegten Konfliktes hervorhebt, in welcher der Dichter die Einbindung und damit auch Legitimierung
des alten Rechts in die neue Ordnung durch Aufnahme der Erinyen als Eumeniden in Athen dem Publi-
kum vor Augen fiihrt. Im Ubrigen sei auf entsprechende Auseinandersetzungen zwischen ,,konservativen
Traditionalisten* und ,,fortschrittlichen Neuerern* auch im Zuge des Peloponnesischen Krieges hinge-
wiesen — und hier etwa auf die Rolle des Alkibiades und seiner Anhéngerschaft —, aber auch auf die
durchweg negative Konnotation von vewtepilewv (Neuerungen machen, etwa tnv molrteiov [in der poli-
tischen Ordnung; die Verfassung stiirzen] —s. etwa Thuk. 1,58,1; 115,2 — oder iiberhaupt die bestehenden
politischen Machtverhiltnisse ndtigenfalls mit Gewalt veréindern [vewtepoanonotoi als Warnung vor den
Athenern, aber nicht ohne versteckte Anerkennung] — ibid. 1,70,2 usw.) mit Bezug auf véog (jung; neu)
und die zeitgenossische antiken Literatur. Das ,,Neue* galt keineswegs als das per se Gute und Wiin-
schenswerte.

87 RITTER 1948, 15: ,,[... ] und siegreich tritt die Vernunft als gestaltendes Weltprinzip ihre Herrschaft
an. Der Staat ist ein Vernunftgebilde, alle politische Theorie ein Bestandteil verniinftiger Ethik gewor-
den.* Dies leitet iiber die platonische Tugendlehre unmittelbar zu Aristoteles, ,,dem groen Kenner grie-
chischer Wirklichkeit” (S. 17) und damit gleichsam zum Gegenentwurf zu Machiavelli. Fiir Aristoteles
kann gerechtfertigte Gewalt/Macht (Bio) im Rahmen der Polisordnung nicht ohne Tugend/Tiichtigkeit
(apetn) bestehen. Der Tyrann, der die sittlichen Normen au3er Acht ldsst, ist ein Sonderfall und Produkt
der Hybris, die das anerkannte rechte Mall von Herrschaft, die rechte Mitte (pecotrg), ignoriert (S. 17
f.). — Eine detaillierte Analyse der platonischen Dialoge oder der aristotelischen Staatslehre muss den
speziellen Untersuchungen vorbehalten bleiben.

68 Zentrales Thema im Gorgias des Platon sind die Bedeutung der Rhetorik und die Funktion des Redners
sowie seine Rolle bzw. Verantwortung in der Politik. Der Dialog wird in die frithere Phase des Schaffens
von Platon in die Zeit um 400 datiert, aber mit fiktiver Gespréchssituation jedenfalls in die Zeit des
Peloponnesischen Krieges verlagert. — Der zunéchst stark von seinem Lehrer Empedokles aus Akragas
beeinfluste Gorgias von Leontinoi (*ca. 485, 1 in hohem Alter ca. 380) war auch in Athen als Redelehrer
bekannt und verfasste zwischen 427 und 423 fiir die Athener eine 6ffentliche Leichenrede ( Epitaphios),
die er aber nicht selber gehalten hat. — Ubersicht zu Leben und Lehre s. die Testimonien bei VS 82A DK

33
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

Ritter sieht somit die Harmonie von Gerechtigkeit und Gewalt am Ausgang der
klassischen Epoche Athens ldngst erschiittert; der Staat wird zum Spielball wiister Par-
teikdmpfe und gewissenloser Demagogen, und die Sophisten verkiinden offen das Na-
turrecht des Stirkeren, der riicksichtlos seinen egoistischen Trieben folgt. Jedoch hat
das Hellenentum »Macht« nicht von vorneherein als bose oder geféahrlich eingeschitzt.
Nur im au3enpolitischen Bereich hat insbesondere Thukydides etwas von der dimoni-
schen Natur der Macht erkannt, zu dessen Einsicht Ritter vermerkt: ,,Dass es im Kampf
der Staaten untereinander eine Naturnotwendigkeit (pOoewc dvaykoian) gibt, welche die
starkere Macht zu unaufhaltsamer Selbsterweiterung dréangt und ihren natiirlichen Vor-
teil iiber den Schwicheren ausbeuten heif3t, ohne Riicksicht auf Recht oder Unrecht —
das hat auch Thukydides in seinem beriihmten Gesprich der Athener mit den Meliern
(Thuk. 5,85-112) dargelegt.“®” Aber die Verbindlichkeit moralischer Gesetze sei auch
von Thukydides nicht aufgegeben worden, der Erfolg bestitige, dass die Gotter dem
Starken hold seien, solange er jedenfalls nicht (wie Alkibiades) der Hybris verfalle.”®

Im Zuge der weiteren Argumentation gelangt Ritter iiber die Feststellung der
Loslosung von Religion und Sittlichkeit von jeder Bindung an den Staat zur Erkenntnis
der Ausbildung einer rein privaten Ethik des Individuums und/oder einer universalen
Menschheitsreligion (ausgehend von der Stoa) bzw. eines auf Nutzen abzielendes Ver-
tragsdenken (Epikureismus). Uber Cicero, der allerdings unmenschliches und verwerf-
liches Vorgehen im Sinne der Niitzlichkeit nicht fiir einen unvermeidlichen Wesenszug
rivalisierender Politik und ihrer Politiker halt,”! und iiber das mittelalterliche Denken
fiihrt Ritter dann seine Hinweise zum geistigen Erbe bis an die Frithe Neuzeit und Ma-
chiavelli heran.”? Das spitantike Naturrecht war jedenfalls, wie Ritter betont, kein re-
volutiondres Kampfmittel zur Eindimmung politischer Gewaltherrschaft wie das mo-
derne des 17. Jahrhunderts. Es diente in der romischen Kaiserzeit vielmehr dazu, die
,mehr oder weniger ,totalitdren‘ Machtanspriiche der absoluten Monarchie theoretisch
zu begriinden (/ex regia)®, jedenfalls habe es in der politischen Wirklichkeit der euro-
péischer Geschichte nicht viele Epochen gegeben, in denen sich das Ddmonische poli-
tischer Machtkdampfe in so nackter Hasslichkeit offenbarte wie in Rom des ersten Jahr-
hunderts christlicher Zeitrechnung. Die Geschichtsschreibung des Tacitus sei ganz er-
fiillt davon; hier stehe zum ersten Mal die Ddmonie der Macht im Mittelpunkt einer
literarischen Darstellung grofen Stils, jedoch habe sie auf Machiavelli und Morus noch
nicht stark gewirkt, zumal diese Ddmonie weniger als eine systemimmanente Folge
politischen Ringens um die Macht als eine individuelle Charaktereigenschaft angesehen
worden sei.”® Zwar kénne die irdische Macht in christlicher Sicht auch der ewigen Ver-
dammnis anheimfallen, aber nach mittelalterlicher Staatstheorie und dem aus dem Ge-
folgschaftswesen abgeleiteten Herrscherideal gehe es primir darum, den natiirlichen
Machttrieb einzuschrianken. Im Hinblick auf Machiavelli erscheine ,,das meiste von der
theologischen Schriftstellerei De regimine principum wie blofles Gerede

vgl. auch NESTLE 1948, 306-332; zum Verhiéltnis zwischen dem Redner und deem platonischen Gorgias
s. zuletzt WILBURN 2024. Zzu einigen inhaltlichen Positionen im Folgenden.

69 Zu verschiedenen Losungen der Problematik »Macht und Gerechtigkeit« im klassisch-griechischen
Denken bezogen auf die Innen- und AuBlenpolitik der staatlich organisierten Polis vgl. weiter unten.

70 RITTER 1948, 18 f.

7' Nach RITTER 1948, 20 zeigen seine Ausfiihrungen in den theoretischen Schriften, ,,dass hier ein lite-
rarisch Gebildeter fremde Biicherweisheit harmlos wiederholt, nicht aber ein handelnder Staatsmann aus
eigener Erfahrung spricht. Als Moralphilosoph ist Cicero kaum mehr als ein eklektischer Nachahmer
griechischer Lehrer.*

72 RITTER 1948, 19-28; bes. 21. — Das spite Mittelalter und die Frithe Neuzeit waren die zentralen For-
schungsfelder des Gelehrten.

73 RITTER 1948, 19-21.

34
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

wohlmeinender Dilettanten.“’* Dies erlaubt nach Ritter die Schlussfolgerung beziiglich
antiker Tradition: ,,So fiihrt denn auch hier die antike Literatur noch nicht an den ei-
gentlichen Kern des Problems, so wie es der modernen Welt seit Machiavelli sich dar-
stellt, heran.“’>

Nur wenig spéter hat sich Joseph Vogt in einem Aufsatz unter dem Titel ,,Da-
monie der Macht und Weisheit der Antike* eingehend mit den knappen, auf die Antike
bezogenen Ausfiihrungen von Gerhard Ritter auseinandergesetzt,’® auf die dieser wie-
derum noch in derselben Zeitschrift mit einer Replik antwortete.”’

Vogt fasst zunichst die von Ritter Machiavelli zugeschriebene Neuentdeckung
iiber das, was heute als Ddmonie der Macht bezeichnet wird, akzentuiert zusammen. Es
sei vor allem die befremdliche Tatsache, dass der politische Aufbau fast nie ohne die
Zerstorung menschlich-sittlicher Werte vor sich gehe und dass im Machtwillen hochste
Selbstlosigkeit notwendig mit hochster Selbstsucht verbunden sein miisse, wenn er
Erfolg haben wolle. Aber Vogt ist auch der Ansicht, dass Ritter in seiner Skizze der
Politik und Staatsphilosophie der Antike die Wirklichkeit etwas verzeichnet, gewisser-
mallen etwas schongeredet habe, und er fiigt nicht ohne Grund ein Zitat von Nietzsche
an, der ein besonderes Gespiir fiir diesen Bereich der hellenische Welt gehabt habe, das
lautet: ,, Thukydides und, vielleicht, der Principe Machiavellis sind mir selber am meis-
ten verwandt durch den unbedingten Willen, sich nichts vorzumachen und die Vernunft
in der Realitiit zu sehen ...«.”®

Vogt unterstreicht die Tatsache, dass es im Griechischen und Lateinischen kein
addquates Wort fiir Macht gemil3 unserem komplexen Verstindnis gebe, denn dvvaypug
bezeichne die Macht im physischen Sinne und potentia die Voraussetzung zur Aus-
iibung von Macht.” Zudem konne man unsere vom christlichen Denken beeinflusste
Vorstellung von der dunklen Macht des Ddmonischen nicht mit der griechischen Sicht
von Soipmv gleichsetzen. Den Ausgangspunkt seiner eigenen Uberlegungen bildet be-
reits Hesiod aus der archaischen Epoche (Wende 8./7. Jh.) und dessen Ansicht iiber die
Bedeutung der Eris, der Gottin des Streits und damit des Ringens im friedlichen wie
verderblichen Wettstreit um Erfolg, was der Dichter schlieBlich mit der berithmten
Fabel vom Habicht und der Nachtigall bildhaft verdeutlicht, in der die Herrschaft des
Starkeren als Gesetz der Natur verstanden wird (€pya koi Muépan [= ,,Erga® oder
»Werke und Tage*] v. 202 ff.). Dies ist allerdings als Mahnung an die Herrschenden
und Richter verstanden, weil letztlich Zeus den Menschen Gerechtigkeit (ducoiwovvn)
verlieh und es den Menschen zur Aufgabe machte, dieselbe zu schiitzen und durchzu-
setzen. Etwa 100 Jahre spéter richtet sich Solons Aufforderung an die Michtigen,
Gewalt und Recht zu versohnen und die Funomia als verpflichtende und umfassende
Ordnung zu bewahren, um so auch die Ambitionen Einzelner, die nach tyrannischer
Herrschaft streben, zu verhindern. Die Gefdhrlichkeit der Macht ist Solon somit

74 RITTER 1948, 28.

73S RITTER 1948, 21 f. — Im Christentum und im mittelalterlichen Denken ist die Dimonie der irdischen
Macht, sofern sie ihrem ewigen Auftrag untreu wird und der Verdammnis iiberantwortet werden kann,
in eine neue, iberirdische Ordnung sowie einem aus dem Gefolgschaftswesen resultierenden neuen Herr-
scherideal eingebunden, vgl. ebd. 23-27, deren stabilisierende Elemente der Gemeinschaft aber ihrerseits
im Verlauf des Spatmittelalters mit Aufkommen einer neuen Machtpolitik briichig werden.

76 VOGT 1968, 282-308, urspriinglich aus dem Jahr 1950.

77 RITTER 1968, 309-316, urspriinglich ebenfalls aus dem Jahr 1950.

8 VOGT 1968, 284 mit Anm. 2. — Zum Zitat s. oben Anm. 8.

 VOGT 1968, 284 mit den Verweisen in Anm. 3. — Die Semantik von d0voug oder auch dvvaoteio
hinsichtlich Gewalt/Macht/Einfluss ist allerdings weit, vgl. nur die Fallbeispiele im bekannten griechi-
schen Lexikon von PAPE.

35
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

bekannt, sie soll eingehegt werden. Dass dieses zundchst nicht gelang, zeigt die Tyran-
nenherrschaft der Peisistratiden. Was die Tragddien betrifft, verweist Vogt in erster
Linie auf die Gefahr und den Fluch jeder Macht, die leicht in Hybris ausartet. Auch in
der Orestie des Aischylos kommt der Herrscher zwangsldufig nicht ohne frevelhaftes
Tun aus. ,,Fortwidhrend dreht sich das Rad der Notwendigkeit fort [...]. Dieses Gesetz,
dass die Groflen schuldig werden, ist auch durch die Verwandlung der Erinyen in
Eumeniden, durch die Verséhnung in der Polis nicht aufgehoben.“*’ In der Demokratie
geht die Macht zwar auf das Volk iiber, aber zugleich ist auch das Biirgervolk immer
in Gefahr, das Recht zu verletzen, der Demos kann zum Tyrann werden und wird dies
auch mit der Errichtung eines Gewaltregimes iiber die freien Stiddte wie vor allem im
Zuge der Herrschaft Athens im Seebund. Im Inneren fiihrte ,,gerade die schrankenlose
Freiheit der Demokratie, die die Macht auf die Strafle warf, die Splirhunde der Politik
auf den Weg der demagogischen Machtergreifung. “%!

In ihrer abschlieenden Stellungnahme hatte Athene in den Eumeniden beschie-
den : ,,Vernehmt nunmehr die Satzung, Ménner Attikas / des ersten Falles Richter von
vergossenem Blut! / Bestehen soll auch in Zukunft fiir des Aigeus® Volk / auf immer
der Gerichtshof dieses hohen Rats. / [...] / Nicht obrigkeitslos noch Tyrannenknecht zu
sein, / rat Biirgern ich als ihres Strebens hochstes Ziel, / und nicht die Furcht ganz fort
zu bannen aus der Stadt. / Denn wer der Menschen, der nichts fiirchtet, bleibt gerecht?
/[...]1/ Als unbestechlich setzt ich diesen hohen Rat, / ehrwiirdig, strengen Sinnes, iiber
Schlafende / als ewig wache Hut des Landes stiftend ein / [...].“%? Der natiirliche Drang
nach Herrschaft muss demnach im Innern eingegrenzt und zur Friedenssicherung die
gelebte Ordnung der Autoritit und Herrschaft des Areopags unterworfen werden, um
Gerechtigkeit (personifiziert in der Géttin Dike) in ihr Recht zu setzen. Die hinter den
AuBerungen erkennbare aktuelle Auseinandersetzung in der Polis Athen um die Gestal-
tung der politischen Ordnung und damit auch um die Machtverteilung ist nicht zu iiber-
sehen. Die offenbar briichig gewordene traditionelle Legitimierung der leitenden Stel-
lung des Areopags in der Biirgerschaft wird jetzt unter dem Schutz der ,neuen‘ Gotter
neu befestigt und zugleich betont, dass ohne die Furcht vor der Autoritét desselben und
seinem Spruch den Biirgern Tyrannis oder rechtlose Gewaltherrschaft drohe, da ohne
Furcht vor Sanktionen die Menschen von Natur zu ungerechtem Handeln neigen.

IV. Macht, Recht und Nutzen als Aspekte theoretischer Konzepte im 5. und friihen
4. Jahrhundert

An dieser Stelle sollen Gedankenfiihrung und Argumentation von Vogt, die liber die
hellenische und romische Zeit hinaus auch kurz die mittelalterlichen Vorstellungen ein-
schlieBen, nicht im Detail weiter verfolgt werden, jedoch soll etwas genauer auf einige
wichtige Aspekte und grundlegende Positionen der theoretischen Auseinandersetzung
mit Macht, Recht und Nutzen im friihgriechischen Denken eingegangen werden, die
das geistige Umfeld des 5. und frithen 4. Jahrhunderts mitentscheidend prégten und
nicht ohne Einfluss auf die Gedankenwelt des Thukydides und seine Geschichtsschrei-
bung waren.

Es lage nahe, von der Biihne gleichsam den Briickenschlag zu den neuen Denk-
weisen und Grundauffassungen insbesondere des 5. Jahrhunderts mit entsprechenden

80 VOGT 1968, 288-290 mit Bezug auf Aisch., Ag. bes. 205 ff., 456 ff. und 772 ff.

81 VOGT 1968, 290. — Die Zeitbezogenheit dieser eindringlich formulierten AuBerung von Vogt ist of-
fenkundig.

82 Aisch. Eum. 681 ff. — Ubers. O. Werner (ed. Tusculum).

36
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

Riickschliissen aus der Realitét und zugleich Folgerungen in Bezug auf ihre Verwirkli-
chung in der Realitét zu vollziehen. Hierzu wiirde sich nicht zuletzt Euripides (485/484-
406) anbieten, der dritte unter den ,,klassischen* Tragikern des 5. Jahrhunderts neben
Aischylos und Sophokles. Seine Schaffenszeit deckt sich weitgehend mit derjenigen
des Thukydides. Er selbst bezeichnet sich als Schiiler des Anaxagoras und der Sophis-
ten Prodikos und Protagoras, auf die im Folgenden etwas genauer eingegangen werden
soll, sowie als Freund des Sokrates. Kennzeichnend fiir Euripides sind entsprechend
Einfliisse aus einer ,modernen‘ Gedankenwelt, die auch einen Bruch mit der Tradition
und der tUberlieferten Religiositdt zugunsten eines kritischen Realismus aufzeigen und
welche die maligebliche Rolle des Menschen als Einzelwesen mit freiem Willen und
eigener Verantwortung flir sein Handeln ins Zentrum riicken. Die Dichtung des Euripi-
des mit ihren deutlichen Zeitbeziligen etwa aus den 420er und 410er Jahren bietet ein
eigenes, viel behandeltes Forschungsfeld, welches beildufig zu beackern, wir uns nicht
anmalen. Nicht unerwéhnt bleibe aber die im groen Krisenjahr Athens im Jahr 405
aufgefithrte und mit dem ersten Preis bedachte Komddie Die Frosche (Batrachoi) des
Aristophanes mit dem breit ausgestalteten, fiktiven Redewettstreit zwischen Aischylos
und Euripides nach deren Tod, von denen Dionysos, der Theatergott und Richter im
Wettstreit in Stellvertretung fiir das Volk von Athen, einen der beiden aus der Unterwelt
auf die verwaiste Theaterbiihne hervorholen soll. Der Gott entschlieft sich letztlich fiir
Aischylos, der als Dichter am ehesten das Leid in der Stadt zu iiberwinden vermag und
mit seinen Einstellungen von groBerem Nutzen fiir die Gemeinschaft ist, indem er die
alten ,aristokratischen‘ Werte gegeniiber den neuen ,demokratischen Elementen in den
Einstellungen des Euripides vertritt. Der generelle Hinweis auf Euripides muss hier
ebenso geniigen wie ein entsprechender auf die weithin unterschitzten politischen und
sozialen Grundeinstellungen des Aristophanes im Spiegel seiner Komddien, die jeden-
falls mehr sein wollen und sind als ,,nonsense* und reines Theatervergniigen.®
Generell ist davor zu warnen — und wére auch der Komplexitdt der Aussagen
der antiken Denker nicht angemessen —, allzu pauschale und vereinfachende Systema-
tisierungen vornehmen zu wollen. Dies gilt insbesondere im Hinblick auf die Sophisten.
Dabei besteht schon ein wiederholt diskutiertes Problem darin zu kldren, wer aus wel-
chem Grund zu den Sophisten (den ,,Weisen®; spéter auch den ,,Weisheitslehrern® mit
threm besonderen theoretischen und praktischen Wissen) zu zéhlen ist. Eine allenthal-
ben akzeptierte begriffliche Fassung des Sophisten ist ebesowenig zu erkennen wie eine
eindeutige Zuschreibung von festen Bestandteilen des Denkens, auch wenn traditionell
bestimmte Personen dieser Gruppe zugerechnet werden und es einen Kanon von Theo-
rien gibt, die als sophistisch gelten. Wir halten hier an den populédren Zuschreibungen
fest, wobei anzumerken ist, dass die Beurteilung dieser Lehren und ihrer Vertreter durch
die Zeitgenossen von begeisteter Zustimmung bis zu kritischer und auch radikaler Ab-
lehnung reicht. Jedenfalls ist die Ansicht von einer einheitlichen Bewegung der Sophis-
ten inzwischen ebenso einer differenzierteren Beurteilung gewichen wie deren verbrei-
tete Beurteilung als Zerstorer von Tradition und Nomos als verbindliche Elemente der
Gemeinschaftsordnung, von mythischem Denken, Religion und auch Moral, auch wenn
die Texte unverkennbar eine gewisse Bedrohung traditioneller Wert- und Ordnungs-
vorstellungen vermitteln. Wie schon J. de Romilly richtungsweisend aufgezeigt hat,
seien nicht die zerstorerischen Elemente als solche alleinige und dauerhafte Folgen

8 Vgl. zu Euripides etwa HOSE 2008 (mit weiterer Literatur) und MEIER 22022 mit dem Hinweis oben
Anm. 44. — Zu Aristophanes als politischem Kommentator s. etwa TELO 2023 (vgl. aber auch die kriti-
schen Rezensionen zu seinen fritheren Ausfithrungen zu Aristophanes) mit Abgrenzung gegen GOMME
1938, der im Komddiendichter vor allem den Kiinstler sieht. — Die Autoren und Unteruchungen sind hier
nur als ein jeweils erster Zugang zu ihren jeweiligen Protagonisten und deren Einstellungen genannt.

37
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

dieser Gedankenwelt, sondern im positiven Sinne hétten die Sophisten eine neue, aus
der Vernunft abgeleitete Moral an Stelle der alten Werte gesetzt, ohne aber damit letz-
tere im Hinblick auf die Gesamtgesellschaft vollig ablosen zu kdnnen.®* Das anspruchs-
volle Anliegen von K. Meister gilt sogar der vollstdndigen Rehabilitation der Sophisten,
die er als ,,fortschrittliche Denker* prisentieren will und deren ,,grundlegende Neuan-
satze und Denkanstoe sowie die besondere Aktualitdt und Modernitét ihrer Lehrmei-
nungen auf den verschiedensten Gebieten er darlegen mochte.® Dies bedeutet eine
Kehrtwendung gegeniiber einer Einschitzung und Wertung der Sophisten als blofle
Vermittler von Rhetorik und formaler Streitkunst sowie von Subjektivismus und Rela-
tivismus.3¢

Grundsitzlich besteht Ubereinstimmung darin, dass im Prozess der frithen hel-
lenischen ,,Aufkliarung* die Entwicklung von Naturphilosophie und Medizin, aber auch
die Weitung des geographischen Horizontes im Zuge der Erkundung und Erlangung
neuen Wissens liber ,fremde‘ Volker, wichtige Etappen auf dem Weg zu einem ,neuen
Denken‘ in Griechenland markieren. Damit riickten physische Gegebenheiten und der
Mensch als natiirliches Wesen in das Zentrum theoretischer und praktischer Analysen.
Nicht von ungefahr hat Hippokrates von Kos (460-370), der als bedeutendste Person-
lichkeit der frithen griechischen Medizin gilt, einem Trend des Wissenschaftsbetriebs

8 DE ROMILLY 1992. Von ,,sophistischer Schule* ist heutzutage keine Rede mehr, die Bezeichnung als
,»,sophistische Bewegung* (sophistic movement — Kerferd 1981) ist umstritten und eine Frage des ndheren
Verstiandnisses bzw. der Begriffsdefinitio. — Die Rehabilitierung der sogenannten Sophisten unter Beto-
nung ihrer produktiven Rolle innerhalb der griechischen Kulturentwicklung hat sich mittlerweile allent-
halben durchgesetzt. — Aufkommen und Ausformung eines neuen Denkens im frithen Griechenland in
der sogenannten (ersten) Sophistik mit verschiedenen Vertretern und durchaus unterschiedlichen Vor-
stellungen und Zielsetzungen hatten die Zeitgenossen und haben die Forschung schon immer fasziniert
mit einer reichen, sich stdndig vermehrenden Fiille an Untersuchungen. An dieser Stelle sei allgemein
aus der jlingeren Forschung etwa auf GUTHRIE 1971; KERFERD 1981, ROMEYER DHERBEY 1985 (= Ndr.
u. a. 2017); MEISTER 2010; NERCZUK 2010; ZEHNPFENNIG (HG.) 2019; BONAZZ1 2020 und MCKIRAHAN
2024 (einfithrend zu verschiedenen Sophisten und einigen Sachproblemen wie etwa der Frage nach dem
Logos oder dem Nomos-Physis-Verhéltnis) verwiesen mit weiter fithrenden bibliographischen Hinwei-
sen. Zur élteren Forschungsgeschichte CLASSEN 1976, 1-18.

85 MEISTER 2010, 13. Vgl. auch die Einschiitzung und den grundlegenden Uberblick iiber das neue Den-
ken der Sophisten von NERCZUK 2010, 69-72 mit Betonung der ,,humanistischen Wende®, welche er aber
nicht als ,,Ablosung® der Naturphilosophie etwa durch die Rhetorik versteht, wie in klassischer Sicht,
sondern als ,,Akzentverschiebung®. Mit anderen modernen Interpreten verweist auch NERCZUK a. O. 71
auf die folgenreiche Tatsache, dass das traditionelle negative Bild iiber die Sophisten nicht zuletzt der
Perspektive der antiken Quellen geschudet sei, indem den Sophisten ,,die Destruktion der traditionellen,
sozialen oder sittlichen Normen vorgeworfen [wird ... ]. Dariiber hinaus gab es auch die philosophischen
Vorwiirfe des Subjektivismus, Relativismus, Agnostizismus, Atheismus, Immoralismus, Hedonismus
etc.“. Mangel an doxographischer Uberlieferung zu den Sophisten und demgemiB auch an entsprechend
vorauszusetzender Wertschéatzung unterstreicht KERFERD 1981.

8 Eingehend interpretiert wurden von der Forschung Subjektivismus, Relativismus und Skeptizismus
insbesondere des Protagoras aus Abdera in Thrakien (ca. 490—411; s. die Testimonien zu Leben und
Werk bei VS 80A DK), der mit Perikles befreundet gewesen sein soll und von dem der beriihmte, viel
behandelte ,,Homo-mensura-Satz* stammen soll, nach dem der Mensch ,,das Mal3 (der Malistab) aller
Dinge sei, der Seienden, dass sie sind, der Nichtseienden, dass sie nicht sind“ (Plat. Theait. 152a: ¢noi
Yap OV ,,TAVIOV YPNHATOV HETPOV GvOpmToV eival, TV pv Svimv m¢ EoTl, TV 68 i Svimv ¢ ovk
gotwv; vgl. Sext. adv. math. 7,60). Strittig ist, ob hier der einzelne Mensch oder der Mensch schlechthin
(die Menschheit insgesamt als Lebewesen) gemeint ist, vgl. u.a. KERFERD/FLASHAR 1998/1, 28-43;
MEISTER 2010, bes. 46-51 u. 143-146 und viele andere, fiir die das Zitat den Ausgangspunkt ihrer Un-
tersuchungen liefert. Wahrscheinlich riickt Protagoras den Menschen (wohl irgendeinen als Individuum,
nicht den Menschen im Allgemeinen) als Objekt in den Mittelpunkt der Erkenntnis. Thm zufolge hat
jedes Argument zwei sich widersprechende Seiten (VS 80B6a DK), was der Argumentationsweise in den
um 400 verfassten Dissoi Logoi bzw. Dialexeis entspricht, vgl. dazu SCHOLZ/BECKER (Hg.) 2004; NER-
CZUK 2010, 76-79; MEISTER 2010, 237-247, bes. 239-242, mit umfangreicher Literatur in Anm. 1 [S.
304].

38
http://www.fera-journal.eu


https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=fhsi%5C&la=greek&can=fhsi%5C0&prior=tau=ta
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ga%2Fr&la=greek&can=ga%2Fr0&prior=fhsi/
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=pou&la=greek&can=pou0&prior=ga/r
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=pa%2Fntwn&la=greek&can=pa%2Fntwn0&prior=pou
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=xrhma%2Ftwn&la=greek&can=xrhma%2Ftwn0&prior=pa/ntwn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=me%2Ftron&la=greek&can=me%2Ftron0&prior=xrhma/twn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29%2Fnqrwpon&la=greek&can=a%29%2Fnqrwpon0&prior=me/tron
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ei%29%3Dnai&la=greek&can=ei%29%3Dnai0&prior=a)/nqrwpon
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tw%3Dn&la=greek&can=tw%3Dn0&prior=ei)=nai
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=me%5Cn&la=greek&can=me%5Cn0&prior=tw=n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=o%29%2Fntwn&la=greek&can=o%29%2Fntwn0&prior=me/n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=w%28s&la=greek&can=w%28s0&prior=o)/ntwn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29%2Fsti&la=greek&can=e%29%2Fsti0&prior=w(s
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tw%3Dn&la=greek&can=tw%3Dn1&prior=e)/sti
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=de%5C&la=greek&can=de%5C0&prior=tw=n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=mh%5C&la=greek&can=mh%5C0&prior=de/
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=o%29%2Fntwn&la=greek&can=o%29%2Fntwn1&prior=mh/
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=w%28s&la=greek&can=w%28s1&prior=o)/ntwn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ou%29k&la=greek&can=ou%29k0&prior=w(s
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29%2Fstin&la=greek&can=e%29%2Fstin0&prior=ou)k

Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

seiner Zeit folgend den Menschen als natiirliches Lebewesen zum Gegenstand seiner
empirischen Forschung gewihlt.?” Der Mensch als biologisches Wesen ist Teil der Ge-
samtnatur und entsprechend Gegenstand naturwissenschaftlicher, empirischer Erfor-
schung, was ihn in besondere Ndhe zur Medizin riickt. Korper und Seele sind vonei-
nander abhingig und gehdren beide zur Naturwelt mit spezifischen Bediirfnissen, die
es zu befriedigen gilt. Der entscheidende Schritt besteht aber darin, dass die Sophisten
zusammen mit Sokrates das Denken tliber die vorsokratische, ionische Naturphilosophie
hinaus auf den Menschen als speziellen, zentralen Gegenstand des Erkennens gerichtet
haben, welches Bemiihen sich dann weiter mit eigenen Erkldrungsansédtzen in das
4. Jahrhundert, und hier nicht zuletzt mit Platon und Aristoteles, aber auch dariiber hin-
aus, fortsetzt. Zwar lieferten die Auslegungen der frithen Naturphilosophen einen wich-
tigen Ausgangspunkt fiir die eigenen Untersuchungen der Sophisten, jedoch vernach-
lassigten erstere den zentralen Bereich des politischen, sozialen und kulturellen Lebens
der Menschen. Mit betonter Hinwendung zum Menschen als einem besonderen Wesen
mit einer eigenen Natur im Rahmen der gesamten Natur geriet dann nahezu zwangs-
laufig auch die Frage nach dessen individuellen Merkmalen mit Folgen nicht zuletzt
auch fiir das gesellschaftliche und politische Leben in den Blick. Standen in der ioni-
schen Philosophie der Kosmos im Mittelpunkt der Betrachtung und der Mensch eher
am Rand des Denkens als Teil des Kosmos, dreht sich in der Sophistik die Relation um,
indem zugleich das Verhiltnis von physischer Natur und Kultur (pVo1ig vs. vopog) ins
Zentrum des Denkens gerdt mit der Frage nach Ursprung, Entwicklung und Bedeutung
von Kultur fiir die Lebensgestaltung als personliche Arete (4petn) und Bestandteil so-
zialer und letztlich auch politischer Beziehungen.®® In moderner Sicht ist dabei umstrit-
ten, ob und inwieweit sich die Sophisten unmittelbar mit der politischen Tagespolitik
auseinandersetzen oder doch vor allem allgemeingiiltige Erkenntnisse vermitteln woll-
ten.? Dass jedenfalls deren Gedankenwelt und diejenige weiterer Theoretiker nicht
grundsétzlich von der historisch-politischen Realitit abgekoppelt werden kann, diirfte
kaum zu bezweifeln sein. Die politischen und sozialen Veridnderungen in Griechenland
und insbesondere auch in Athen ab dem 6. Jahrhundert waren gleichermallen Voraus-
setzuing wie Begleiterscheinung fiir das ,neue Denken‘.

Unabhéngig von der nicht wenig umstrittenen Frage der Zuordnung der Einzel-
personlichkeiten zu den Sophisten und der — angesichts der Uberlieferungslage — nicht
geringen Problematik eines sachgerechten Verstdndnisses ihrer jeweiligen Gedanken-
welt stehen dem hier verfolgten Aspekt entsprechend die Uberlegungen zum Problem
»Macht« und ihrer Funktion im Rahmen der jeweiligen Vorstellungen und Werteord-
nungen im Vordergrund.

Unverkennbar erfolgte im Zuge des Prozesses einer Neuorientierung des Den-
kens eine Abgrenzung einer eher rationalistischen Weltsicht von alt hergebrachten und
internalisierten Vorstellungen und Mentalititen, welche dennoch nach wie vor die Ver-
haltensweisen im Demos, gerade auch in Athen und bei politischen Entscheidungen,

87 Zu Hippokrates, den hippokratischen Schriften und der Entwicklung der Medizin im Zuge empirischer
Forschung im frithen Griechenland vgl. etwa NESTLE 1948 (ed. 1940) 207-248,

8 NESTLE 1948, Kap. 9; s. auch NERCZUK 2010, 72, wonach ,,in den Augen der Sophisten die Untersu-
chungen der friihen Naturphilosophen inhaltlos und widerspriichlich* gewesen seien. Aber dies bedeutete
nicht die vollige Ablehnung der Forschungen auf dem Gebiet der Naturwissenschaften, s. ebd. mit Anm.
13-16 und weiteren Verweisen.

% Einen dezidierten Versuch, die Aussagen der Sophisten auf die Tagespolitik zu beziehen, unternimmt
SCHOLTEN 2003, s. dazu die Besprechung von M. DREHER, Gnomon76, 2004, 514-517 mit Verweis da-
rauf, dass sich die Sophisten nicht zuletzt vor allem aus geschéftlichen Griinden aus der Tagespolitik
herausgehalten und sich dementsprechend auch nicht eindeutig auf eine bestimmte Verfassungsform zu-
stimmend oder ablehnend festgelegt hétten.

39
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

nicht unmafgeblich bestimmten.”® Verbunden war die neue Weltanschauung mit der
Erschiitterung unbedingten Gétterglaubens, obwohl damit keineswegs durchgéngig und
grundsitzlich der Einfluss géttlichen Waltens verneint wurde.”! Damit geriet ein spezi-
elles, aber grundlegendes Problem in den Blick, welches die Sophisten und ihre Zeit-
genossen nachhaltig beschiftigte, ndmlich das Verstindnis von den Goéttern und der
Rolle von Religion als einem normsetzenden Lebensbereich. Dies filihrte zur Kritik an
den traditionellen, etwa von Homer und Hesiod iiber Solon und weiter bis in das 5. Jahr-
hundert (s. etwa Hdt. 2,53) vermittelten Auffassungen.’? Die relative institutionelle
Schwiche von Religion und ihres Verpflichtungsgrades beforderten ein Denken und
Handeln jenseits von theokratischen Vorstellungen und bedingten mitentscheidend die
Etablierung von Politik als einem autonomen Bereich. Als erster kritisiert unseres Wis-
sens Xenophanes von Kolophon (ca. 570-470), der nach einigen Irrfahrten schlieBlich
in Unteritalien (Elea) Ful} fasste, grundsétzlich die Vorstellung von der menschlichen
Gestalt und dem (menschlichen) Verhalten der Gétter. Beides hétten sich die Menschen
lediglich nach eigenem Vorbild vorgestellt. Die Kritik fiihrt ihn dann positiv zu einer
monotheistischen bzw. eher pantheistischen Auffassung: ,,Es herrscht nur ein einziger
Gott, unter Gottern und Menschen der Grofite, weder an Aussehen den Sterblichen dhn-
lich noch an Einsicht“ (VS 85B23; vgl. dazu B24-26 DK). Zugrunde liegt die Annahme
der Existenz eines rein geistigen und ewigen Gottes,”* wihrend eine andere Denkrich-
tung dazu fiihrte, die Existenz von Gottern iiberhaupt zu leugnen, wie etwa bei Prodikos
von Keos (ca. 470/460-nach 399)°* oder Demokrit von Abdera (460-371) usw.,”> oder

% Dazu etwa SCHUBERT 1992.

91 Religiose Praktiken und Feste, Uberzeugungen und Aberglaube einschlieBlich des Orakelwesens wa-
ren weiterhin selbstverstindliche Bestandteile der Lebenswirklichkeit in allen Bevolkerungsschichten.
Zur Religionskritik der Sophisten und ihrer Zeitgenossen s. MEISTER 2010, 120-132; 223-227 mit der
dlteren Literatur in Anm. 120.

°2 In der Theogonie unternimmt Hesiod eine Systematisierung der anthropomorphen Gétterwelt auf dem
Weg genealogischer Ordnung, in Werke und Tage propagiert er eine moralische Weltordnung unter dem
Schutz von Zeus und Dike als Garanten von Recht und Gerechtigkeit, welche allein den Menschen als
Sicherung des Gemeinschaftslebens beschieden sind. Allerdings muss dieses Gut stets neu gesichert wer-
den. Nachwirkung dieses Denkens und zugleich Weiterentwicklung bezeugt etwa die Tragédiendichtung
bei Aischylos.

3 Ob Ahnliches Antiphon gedacht hat (VS 87B10 DK), ist umstritten, vgl. PENDRICK 2002, 256-259. —
Die Vorstellung der Eleaten von einem ewigen und unveridnderlichen Sein fand nicht die Zustimmung
der Sophisten, wie etwa ein theoretische Abhandlung des Gorgias mit dem Titel: ,,Uber das Nicht-Sei-
ende oder iiber die Natur* mit Kritik an entsprechender Erkenntnismdglichkeit verdeutlicht.

%4 Dazu MEISTER 2010, 126 f.; eingehend zur Lehre ebd. 161-170 sowie zum Mythos ,,Herakles am
Scheideweg*.

% Umstritten ist die Interpretation und Verfasserfrage des ,,Sisyphos“-Fragments aus dem 5. Jh., das
lange Zeit dem Tyrannen Kritias (ca. 460-403) zugeschrieben wurde, aktuell aber wohl eher einem ver-
lorenen, gleichnamigen Drama oder Satyrspiel des Euripides (484/480-406) zugeordnet wird (MEISTER
2010, bes. 220-224 mit der Schlussfolgerung: ,,Nach alledem diirfte die euripideische Herkunft des
Sisyphosfragments gesichert sein®; s. aber ebd. in Anm. 16 [S. 301] die lange Reihe der Vertreter der
entgegengesetzten Ansicht). In dem Fragment wird die Existenz von Gottern bzw. eines Gottes grund-
satzlich geleugnet, vgl. den libersetzten Text bei MEISTER 2010, 219 f. Im Chaos des Urzustandes gab es
danach noch keine Gétter, die Gotterfurcht wurde erst durch einen schlauen und weisen Mann fiir die
Sterblichen erfunden (Z. 11 f. [é£gvpeiv]). Am Schluss des Fragments heiBit es (Z. 41 f.): ,,So, meine ich,
hat zuerst jemand die Sterblichen beredet zu glauben, daf ein Geschlecht der Goétter existiere"; demnach
beruht die Existenz einer Gotterwelt auf einer Fiktion. Zweck derselben ist es, die Menschen vom Un-
rechttun zu bewahren, Religion dient dazu, die menschliche Gemeinschaft zu sichern, ist also eine staats-
politische Notwendigkeit. Zu beachten gilt es aber auch, dass es sich bei Sisyphos um eine Figur in einem
Schauspiel handelt, die ,atheistische Vorstellung® (der Begriff » Atheismus« wurde erst im 16. Jh. ge-
prégt) also nicht von vorneherein mit derjenigen des Autors gleichgesetzt werden kann. Zudem kennen
wir den Schluss und das Schicksal des Sisyphos in der dichterischen Fassung nicht. Auf die Leugnung
gottlicher Wesen und Gottlosigkeit standen im damaligen Athen jedenfalls schwere Strafen, wie die nicht

40
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

jedenfalls ihre Einflussnahme auf die menschlichen Geschicke zu bezweifeln, wie
Thrasymachos meint: ,,Die Gotter haben das menschliche Treiben nicht im Auge; denn
sonst hétten sie nicht das Groflte unter den Giitern der Menschen aufleracht gelassen,
die Gerechtigkeit; denn wir sehen die Menschen diese nicht anwenden* (VS 85B8 DK).
Die Menschen sind fiir ihr Verhalten und deren Folgen selbst verantwortlich: ,,Das
Schlimmste [sc. an Ereignissen]), das wir durchmachen miissen, ist nicht Werk der Got-
ter, auch nicht des Zufalls, sondern Schuld der Regierenden (VS 85 B1 DK aus seiner
Schrift ITepi moAteiag). Er plddiert fiir Eintracht unter den Biirgern und den Riickgriff
auf die ,,véterliche Verfassung* (métprog moArteia). Ob etwa Thukydides grundsétzlich
die Existenz einer Gotterwelt negierte, lisst sich aus seiner Schrift nicht sicher erschlie-
Ben, es liegt aber nahe anzunehmen, dass er etwa der Position des Protagoras nahestand,
die lautete: ,,Hinsichtlich der Goétter allerdings kann ich weder erkennen, dass sie sind,
noch dass sie nicht sind, noch auch von welcher Gestalt sie sind, denn vieles gibt es,
was das Wissen hindert, die Ungewissheit der Sache und die Kiirze des Menschenle-
bens* (VS 80B4 DK).”® Moderne Kritik an Ontologie und (philosophischem) Gottes-
begriff fragen — das berithmte Deckenfresko Michelangelos von der Erschaffung
Adams in der Sixtinischen Kapelle im Vatikan (1508/1512) in seiner der gemeinten
Aussage ins Gegenteil verkehrend — ob hier Gott Adam oder Adam Gott erschuf. Be-
kannt sind aus der Moderne neben anderen auch Religionskritik und ,Projektionshypo-
these‘ von Ludwig Feuerbach (* 1804, T 1872).

Schon frith wurde die neue naturwissenschaftliche Sicht auf die Welt mit ihrem
starken Bezug auf empirische Erkenntnisse auf den Menschen als Kulturwesen und da-
mit auf den ethischen, gesellschaftlichen und politischen Bereich iibertragen. Mit der
in die Form des Mythos gekleideten Prometheus-Parabel umschreibt Protagoras (Plat.
Prot. 320c ff.) die Kulturentwicklung des Menschen, welche den Fortschritt vom Na-
turzustand zur Zivilisation und die besondere Auszeichnung des Menschen mit seinen
Fahigkeiten, vor allem auch als gemeinschaftsbildendes Wesen, im natiirlichen Kosmos
betont, was sein Uberleben sichert. Die positive Einstellung unterscheidet sich damit
von Hesiods pessimistischer Sicht von den fiinf negativ aufeinander folgenden Weltal-
tern (Erga 106-201), was schlieBlich das Eingreifen von Zeus und Dike fiir das Uberle-
ben des Menschen erfordert. Dabei stellte sich am Ubergang von der archaischen zur
klassischen Epoche in Griechenland auch die Frage nach dem Verhéltnis von Natur und
Recht (rechter Ordnung) neu, indem die auf die Natur bezogene Physis (¢vo1g) und der
fiir die menschliche Gemeinschaft giiltige Nomos (vopog) mit jeweils eigenen Normen
ins Bewusstsein gelangten, die es aber gegebenenfalls miteinander zu versdhnen galt.”’
Wie aber die ionischen Naturphilosophen in der Physis Konstanten in der Welt voller
Verénderungen suchten, so auch die Sophisten solche fiir den Bereich der Werte und
Normen, folglich auch der Ethik, Religion und Politik. Dies fiihrte geméf der unter-
schiedlichen Sichtweisen zur Aufspaltung zwischen @vo1g und vopog als Gegensatz von

wenigen Asebie-Prozesse bis hin etwa zu demjenigen des Sokrates belegen. MEISTER 2010, 225-227
verweist auf einige ausgewihlte Beispiele einer indirekten ,Langzeitwirkung® dieser Ansicht zur Reli-
gion im Sisyphos-Fragment von der romischen Zeit bis in die Neuzeit, so etwa bei Polybios oder Cicero,
bei Machiavelli (Aufgabe der Staatslenker ist es, die Grundlagen von Religion und Gottesfurcht zu Si-
cherung der Eintracht zu bewahren, auch wenn sie diese fiir falsch halten), bei Voltaire (,,Si Dieu
n'existait pas, il faudrait I'inventer") und anderen bis hin zur marxistisch-leninistischen Lehre von der
Religion als ,,Opium des Volkes*.

% Vgl. auch weiter unten mit Anm. 129). — Fiir Herodot ist theokratisches Geschichtsdenken selbstver-
standlich, vgl. dazu etwa STRASBURGER 1968/1, 438-442.

97 Zu ,,Physis and Nomos* s. neben der klassischen Studie von HEINIMANN 1965 etwa PIERIS (HG.) 2007.
— Eine ,,Grundlegung zu einer Geschichte des Wortes Physis“ hat PATZER 1993 vorgelegt. Zu Nomos
Basileus GIGANTE 1993.

41
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

Natur und Konvention mit unterschiedlicher Riickfiihrung von Werten und Normen
(Gesetzen) auf die unverinderliche @voig einerseits oder auf den durch menschliche
Ubereinkunft im Laufe der Kulturentwicklung verpfichtenden Bereich des vopog ande-
rerseits. Die Antithese von ¢vo1g und vopog verschérfte sich zunehmend, wobei bei
allen unterschiedlichen Positionen im Einzelnen doch erkennbar die unverinderliche
@Vo1c als das grundlegende Fundament der Giiltigkeit von Werten gegeniiber dem auf
gesellschaftlicher Ubereinkunft basierenden vopog angesehen wurde.”® Einen besonde-
ren Niederschlag fand dieses neue Denken in der Auseinandersetzung iiber die Rolle
von Gewalt und Macht und tiber die Frage der Gerechtigkeit im mdglichen Konflikt
zwischen menschlicher Ordnung und aus der Natur abgeleiteten Prinzipien. Damit wur-
den auch die auf menschliche Ubereinkunft oder géttliche Satzung beruhenden und
lange als selbstverstdndlich durch die Tradition legitimierten ethischen und gesell-
schaftlichen Normen hinterfragt. Zugleich erlangte die Rhetorik entscheidende Bedeu-
tung.”” Dies schlieBt nach Ritter und insbesondere nach Vogt sowie weiteren Interpre-
ten auf verschiedene Weise auch Thukydides und dessen Reflexionen iiber Grundlagen
und GesetzmaBigkeiten personlichen und politischen Verhaltens mit ein. Zudem hétten
insbesondere Kallikles im Gorgias Platons mit Ubertragung des Naturgesetzes auf die
menschliche Gesellschaft, wonach der Starke herrscht und der Schwache beherrscht
wird (Plat. Gorg. 483c-d: @¥Oo1g avtn dnogaivet... 1O dikoov KEKpLTal, TOV KPEITT®

%8 Hierzu und zum Folgenden u. a. NERCZUK 2010, 83-87 mit Verweis auf die differenziertere Einteilung
von GUTHRIE 1971, 68-131.

9 Zwei miteinander streitende und unvereinbare Lebensweisen werden in Platos Gorgias gegeniiberge-
stellt: Leben geméal Philosophie, Gerechtigkeit und MaBigung auf der einen Seite und Leben nach MaB3-
gabe von Rhetorik, Macht, ungeziigeltem Verlangen und Gewinn. Rhetorik garantiert dem Menschen,
frei und somit sie selbst sein zu kdnnen.Fiir Gorgias ist es im gleichnamigen Dialog Platons das Ziel der
Rhetorik ,iiber andere zu herrschen® und so Macht zu erlangen. Macht aber wird auf diesem Weg frei-
willig, nicht mit Gewalt erlangt (vgl. Plat. Phileb. 58a: 8’ €koviwv, GAL’ ov dia Piog). Die Redekunst
dient dazu, andere — gleichsam um jeden Preis — zu {iberzeugen (Plat. Gorg. 449a—453a). Sie ist letztlich
unabhdngig vom Wahrheitsgehalt dessen, was sie vertritt. Im folgenden Abschnitt des Dialogs tiber-
nimmt Polos, Schiiler des Gorgias, dessen Gesprachspart mit der These, ein Kennzeichen von Macht sei
es, dass deren Besitzer gliicklich sei, weil er nicht zur Verantwortung gezogen werden kdnne, auch wenn
er Unrecht tut. Auf die Gegenargumentation des Sokrates braucht hier nicht ndher eingegangen zu wer-
den. Grundsitzlich ist Gorgias skeptisch gegeniiber der Ansicht von ,,Wahrheit™ als gesicherter Erkennt-
nis und begniigt sich vielmehr mit dem ,,Wahrscheinlichen® (ta eikdta), vgl. Plat. Phaidr. 267a. Dies ist
dann auch wichtiger Bestandteil der propagierten Redekunst. Hierzu auszubilden, ist sein wichtigstes
Anliegen, nicht die Vermittlung der apetn (Plat. Men. 95c). Nach Protagoras gibt es iliber jede Sache
zwei einander entgegengesetzte Aussagen (Meinungen) entsprechend der skeptischen Position in der
Rhetorik zu Antilogien (vgl. auch Anm. 86), und es gilt, (mit Hilfe der Redekunst) die schwéchere An-
sicht zur stirkeren zu machen (VS 80B6a.b DK), was der Ansicht des Gorgias entspricht. In Platons
Protagoras steht die Frage nach der Lehrbarkeit der Tugend im Zentrum des Gespréchs.

42
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

firtovog dpyev kol mAéov Exewv),'% oder Thrasymachos in der Politeia Platons!®' mit
der These, dass das Gerechte nichts anderes ist als das dem Starkeren Zutragliche (Rep.
338c: pnui yap &yod eivon 1O dikoiov ovk Ao Tt T} 1O ToD KpeitTovoc GLUEEPOV) man-
ches von der Sichtweise Machiavellis vorweggenommen.'%?

Wir kénnen an dieser Stelle die umfangreiche Diskussion in den klassischen
griechischen Schriften iiber das Verhéltnis von Recht/Gerechtigkeit und Nutzen nur in
Ansétzen nachzeichnen. Dies gilt auch im Hinblick auf die sich keineswegs vollig de-
ckenden Ansichten und Argumentationen der Sophisten, soweit diese fiir uns greifbar

100 K allikles, ein vornehmer Athener aus Acharnai, in dessen Haus die Gespriche stattfinden, {ibernimmt
von Polos die Gesprachsfithrung mit der These, dass es einen grundsitzlichen Gegensatz zwischen Na-
tur(-Gesetz) und den von Menschen gemachten Gesetzen gibt. Der im Besitz der Macht befindliche
Mensch bedarf keiner auferlegten Riicksichtnahme durch irgendwelche Bestimmungen. Gesetze sind
menschliche Einrichtungen, Gewohnheiten und gesellschaftliche Konventionen. Eine auf ihnen basie-
rende Gesetzgebung dient nur dem Schutz und Vorteil der Schwachen und Untiichtigen. Als iiberein-
stimmend mit der Natur oder dem Natiirlichen sieht Kallikles die spontan agierende, von keiner ange-
lernten Riicksichtnahme behinderte, machtbewusste und durchsetzungswillige Personlichkeit (bes. Plat.
Gorg. 482¢c—484c). Seine Folgerung: ,,.Die Natur selbst aber [...] beweist dagegen, dass es gerecht ist,
dass der Edle mehr habe als der Schlechtere und der Tiichtige mehr als der Untiichtige. Sie zeigt vielfach,
dass es sich so verhilt sowohl an den anderen Tieren als auch an ganzen Staaten und Geschlechtern der
Menschen, dass das Gerechte so bestimmt ist, dass der Bessere iiber den Schlechteren herrsche und mehr
habe.“ Die Lehre vom ,,Naturrecht des Stiarkeren des Kallikles, verbunden mit dem Ziel eines genuss-
reichen Lebens frei von jeglicher Fremdbestimmung, fand in der Neuzeit nicht zuletzt bei Machiavelli
oder Nietzsche ihre Anhénger, wurde aber auch schon frith etwa durch den Anonymus lamblichi oder
Platon hinterfragt. Im politischen Bereich impliziert individualistisches Machtstreben als hochstes Ziel
die Tyrannis. Zu dieser Herrschaftsform als duBester Form der Gesetzlosigkeit (avopic) zum Nachteil
der Allgemeinheit vgl. etwa Anon. lamblichi VS 89 c. 7,12-16 DK: , Aber auch die Tyrannis, dies
schlimme und fiirchterliche Ubel, entwickelt sich aus keinem anderen (Grund) als aus gesetzlosen Zu-
stinden [...]. Denn wer glaubt, dass ein Konig oder Tyrann aus einem anderen Grund zur Herrschaft
kommt als in Folge von gesetzlosen Zustinden und der Sucht nach eigenem Gewinn (mAemve&ia), der ist
ein Tor.” S. ferner Arist. Pol. 5,10 (= 1310 b1-1313 al5).

101 Die beriihmte Schrift wurde von Platon um 375 verfasst. Im ersten Buch (s. zu diesem jetzt SANSONE
2023 mit Literatur) steht die Frage nach der Gerechtigkeit im Vordergrund der Diskussion zwischen
Sokrates und dem aus Chalkedon stammenden Thrasymachos, der als sophistischer Rhetoriker (letztes
Drittel 5./frithes 4.Jh.) wirkte. Aristophanes verspottete ihn 427 in seiner ersten Komddie Daitales (,,Die
Schmausbriider — nur Fragmente erhalten). Testimonien und Zeugnisse zu Leben und Lehre des
Thrasymachos s. VS 85A und B DK; vgl. MEISTER 2010, bes. 208-211; jetzt BATTHYANY 2021. Einge-
leitet wird die Debatte bei Platon durch die Auseinandersetzuing Sokrates® mit der populdr-moralischen
Anschauung des Polemarchos, wonach gerecht zu handeln bedeute, den Freunden zu niitzen und den
Feinden zu schaden, vgl. Plat. Rep. 331d-336a. In die Diskussion greift dann Thrasymachos ein, ,,zu-
sammenkriimmend wie ein wildes Tier sich auf die Gespréachspartner einstiirzend, um sie zu zerreilen*
(336b5-6), aber auch mit der Forderung nach Bezahlung entsprechend dem Anspruch von Rhetorikleh-
rern (337d). Seiner Einlassung nach, die er bei Platon vertritt, ist der gliicklichste Mensch ein Tyrann,
welcher, ohne Strafe zu befiirchten, vollkommene Ungerechtigkeit pflegt. Ferner Plat. Rep. 338¢c-339a
und 343a-344d zur AuBerung des Thrasymachos, dass Gerechtigkeit letztlich nichts anderes sei als der
Vorteil des Stirkeren, und dies gilt auch fiir die jeweils Herrschenden gemél der Polisverfassung. Von
Interesse sind in diesem Zusammenhang die Ausfithrungen von MEISTER 2010, 92-97 (s. auch S. 399),
denen zufolge Thrasymachos wie im tibrigen auch Thukydides im Melier-Dialog keineswegs ihre per-
sonliche Einstellung wiedergegeben, sondern eine ,,schonungslose Beschreibung der politischen Wirk-
lichkeit* aufgezeigt hétten.

192 Tm Einzelnen VOGT 1968, 291 f., auch zu Gegenpositionen innerhalb der Sophistik und mit Verweis
u. a. auf die grundlegende, klassische Studie zur sophistischen Staatslehre von NESTLE 1948 (1941), bes.
335-348: ,,Schule des Gorgias — Naturrecht des Starken — Recht des Schwachen®. NESTLE stellte a.0.
342 fest: ,,In der Neuzeit haben der ,Principe® Machiavellis und Nietzsche mit seiner Lehre vom ,Willen
zur Macht*, seiner Forderung der ,Umwertung aller Werte‘ und seinem Preis des Herrenmenschentums
ganz bewusst an diese sophistische Theorie angekniipft.“ — Ubersicht zu den beiden Gesprichspartnern
des Sokrates, Kallikles und Thrasymachos und deren Positionen, s. BARNEY 2017. In der Darstellung bei
Platon kann Thrasymachos gleichsam als Vorstufe zu Kallikles verstanden werden, s. auch MEISTER
2010, a. O.

43
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

oder doch aus den Fragmenten und Zitaten rekonstruierbar sind, bevor mit Sokrates,
Platon oder auch Aristoteles eine neue Denkrichtung Platz greift. Aber wie verbreitet
,neue‘ Einsichten zum Verhiltnis von nomos und physis das damalige zeitgendssische
Denken beeinflussten, mag man nicht zuletzt aus den erst seit 1915 bekannt geworde-
nen Papyrusfragmenten der Schrift Von der Wahrheit (Ilepi tiig dAnbsiog) des Antiphon
aus Athen entnehmen.'® Es handelt sich um die diesbeziiglich ausfiihrlichste, bislang
bekannt gewordene Erorterung aus dem 5. Jahrhundert, die aus diesem Grund etwas
genauer und zugleich beispielhaft fiir die theoretische Auseinandersetzung mit dieser
Problematik in der damaligen Zeit vorgestellt werden soll.!% In Frage steht das Ver-
hiltnis zwischen dem von Natur aus Gerechten, welches auf Notwendigkeit beruht, und
dem durch menschliche Satzung vereinbarten Gerechten, welches auf Willkiir beruht.
Die Interpretation des Fragmentes ist allerdings in der Forschung nicht wenig umstrit-
ten. Die Liste an Folgerungen aus den Textaussagen in der Schrift reicht von der

103 POxy 1364 und 1797 = Grenfell-Hunt, Oxyr. Pap. XI (1915) Nr. 1364 und XV (1922) Nr. 1797 = VS
87B44A und B44B DK = F 44B und F 44C (PENDRICK 2002), zitiert hdufig zusammengefasst als ,,Frag-
ment 44%“. Dazu ein Fragment jiingeren Datums, welches POxy 1364 erginzt: POxy 3647 (= DECLEVA
CAI1z71 1986; DECLEVA CAIZZI/BASTIANINI 1989; LEVYSTONE 2014, 260-262). Zur diskutierten Anord-
nung der Fragmente s. PENDRICK 2002. — Antiphon (der Sophist) lebte im 5. Jahrhundert. Gewisse Prob-
leme bestehen in der Frage der moglichen Identifizierung mit mindesten einer zweiten Person gleichen
Namens und aus derselben Zeit. Heute zeichnet sich eine Identitdt insbesondere mit dem Redner und
Politiker Antiphon von Rhamnus (ca. 480-411) ab, von dem die dltesten uns bekannten Zeugnisse grie-
chischer Gerichtsrhetorik stammen und der durchweg als Verfasser der ihm zugeschriebenen , Tetralogie®
(je eine Rede fiir und gegen eine Anklage sowie fiir oder gegen eine Verteidigung in derselben Sache)
gilt. PIEPENBRINK 2019 untersucht die Gerichtsreden des Antiphon und gelangt zu dem Schluss, dass in
ihnen nicht eine spezielle sophistische Rhetorik auszumachen sei, sondern dass die Argumente weitge-
hend demokratischem common sense entspriachen. Ein wichtiger Punkt in Antiphons Reden betrifft das
Verhiltnis von Gerechtigkeit und Rechtsprechung, wobei auch Tyche und Rhetorik auf je eigene Weise
eine entscheidende Rolle spielen. Als Anhdnger der Oligarchie in Athen beteiligte er sich 411 am Sturz
der Demokratie und an der Etablierung der diktatorischen Herrschaft des sogenannten ,,Rates der 400%.
Nach Beteiligung an einer erfolglosen Mission nach Sparta, um einen Friedensschluss im Peloponnesi-
schen Krieg zu erlangen, und Sturz des Rates der 400 wurde er des Hochverrats angeklagt und zum Tode
verurteilt. Thukydides charakterisiert ihn als bedeutenden Logographen (Redeschreiber), der jedoch an-
scheinend nur eine Rede selbst gehalten hat, namlich die Verteidigungsrede (Apologie®) bei der Anklage
gegen ihn selber auf Leben und Tod, nach Thukydides die bis auf seine Zeit beste, wenngleich erfolglose
Verteidigungsrede (Thuk. 8,68. 90), s. eingehender zu Person und Werk KERFERD/FLASHAR 1998/2, 69-
74; MEISTER 2010, 181-207, zum Schrifttum auch ZINSMEIER 2011, bes. 408-411 iiber ,,.Die Ohnmacht
von Wahrheit und Gerechtigkeit* und 416-418 iiber ,,Die antiphontischen Topoi vor dem Hintergrund
der Sophistik“. Ebd. 421 f. mit Anm. 104 spricht sich Zinsmeier mit AVERY 1982 und WIESNER 1994/95
fiir die Gleichsetzung von Redner und Sophist aus; desgleichen MEISTER 2010, 184-193; 207 sowie im
»Nachtrag® in Anm. 48 (S. 296 f.) mit Bezug auf EUCKEN 2008. Zur Diskussion s. noch WIESNER a.0.
225-230. Die praktische Bedeutung der Logographen als Redeschreiber insbesondere in Gerichtsverfah-
ren wird daraus ersichtlich, dass im Streitfall Anklage und Verteidigung bis in die Zeit des Perikles per-
sonlich zu vertreten waren. Als einer der ersten soll Antiphon das eintrégliche Geschift der stellvertre-
tenden Abfassung entsprechender Reden betrieben haben. — Karikiert werden die Sophisten (Sokrates!)
und die Prozesssucht der Athener von Aristophanes 423 in den Nephelai (Wolken —Nubes; 3. Preis [spéter
iiberarbeitet]) und 422 in den Sphakes (Wespen — Vespae; 2. Preis).

104 Entsprechend umfangreich ist die Forschung mit unterschiedlichen Einschétzungen der Kernaussagen
bei Antiphon, zumal die Einordnung in die (verlorene) Gesamtschrift offen bleiben muss; vgl. etwa RIES-
BECK 2011 mit Bezug durchweg auf das angelsdchsische Schrifttum. Ebd. 268 poinierte Wiedergabe
verschiedener grundlegender Deutungen von Schrift und Autor durch die Forschung, so u.a. von GUT-
HRIE 1971; SAUNDERS 1977/78; NILL 1985; REESOR 1987 sowie vor allem GAGARIN 2002 und 2007;
PENDRICK 2002 und 2007; dazu LEVYSTONE 2014. Recht friih nach Veroffentlichung der Fragmente
hatte VON ARNIM 1916, bes. 4-10 in seiner Antrittsrede als Rektor der Universitdt Frankfurt a. M. mit
sehr engagiertem, emotionalem und deutlich zeitbezogenem (Weltkriegslage!) Kommentar Stellung be-
zogen; ebenfalls kurz nach Ver6ffentlichung des Palimpsests DIELS 1917; grundlegend ferner NESTLE
1948 (1941) 371-400, bes. 371-381 zur Schrift Uber die Wahrheit.

44
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

Proklamation amoralischer und anarchischer Ansichten, die menschliche Sitten und
Gesetze fiir kiinstliche Produkte erachten und grundsétzlich oder teilweise gegen die
menschliche Natur gerichtet sind, der zufolge alle Menschen gleich sind, iiber eine eher
politisch-ideologische, anti-demokratische Propaganda bis hin zu einer Einschétzung
der Schrift als bloB rhetorische Ubung, als Einlassungen eines neutralen Beobachters
von verbreiteten Konflikten zwischen ethischen und politischen Grunditzen oder auch
als formaler Erweis eines Gegensatzes zwischen physis und nomos und anderem mehr.
Antiphon als Denker gilt somit etwa als radikaler und unmoralischer Verteidiger von
Eigeninteressen, als Verfechter des Vorrangs von Naturrecht oder Zweifler an der nor-
mativen Giiltigkeit von Brauch, verpflichtender Tradition und nomos, oder eben auch
unter eher politischen Gesichtspunkten als Kritiker der Demokratie und Vertreter oli-
garchischer Ideologie.!%

In jlingeren Forschungsbeitrdgen wird allerdings die Einschitzung der Schrift
Uber die Wahrheit (Iepi tiic dAn0siag) des Antiphon als Zeugnis einer a-moralischen
und egoistischen Position mit einer Sichtweise, bei welcher gerechtfertigter Nutzen fiir
den Menschen allein oder vorwiegend aus seinen von Natur (physis) gegebenen Vo-
raussetzungen abgeleitet wird, hinterfragt.!° Ein Streitpunkt betrifft den normativen
Gehalt von physis und damit die Frage, ob menschliche Neigungen (Triebe) und Werte
dauerhaft und naturgegeben als Folge seiner physis anzusetzen sind.'%” Dies verbindet
sich mit der Frage, ob und inwieweit neben der Existenz einer physischen Natur, in
welche der Mensch als biologisches Wesen eingebunden ist, von einer nur ihm eigenen

105§, die Liste bei RIESBECK 2011, 269 mit den Belegen. — Zur Zeit der Zweiten Sophistik in der Rémi-
schen Kaiserzeit charakterisierte der Rhetor Hermogenes von Tarsos in seiner Stillehre (nepi idedv) die
Gedankenginge des Antiphon als dunkel und schwer verstandlich, vgl. das Testimonium nach Hermog.
2,11,9 bei VS 87A2 DK.

106 Vg, etwa GAGARIN 2002 und 2007; PENDRICK 2002 und 2007 sowie RIESBECK 2011, bes. 284-286
mit einigen Unterschieden, ferner LEVYSTONE 2014. — Es ist weder unsere Absicht noch das Ziel der
folgenden Bemerkungen, angesichts der intensiven Diskussion eingehend Stellung etwa zum ,kalli-
kleischen Antiphon‘ zu beziehen als einem Verédchter von Gesetzen und Vertreter eines individualisti-
schen Naturrechts (CROISET 1917 usw.) oder zum ,hippischen Antiphon‘ als einem Verteidiger eines
harmonischen Miteinanders von Natur aus gemal seiner Ansicht in Ilepi tfig dAnOeiag zur natiirlichen
Gleichheit der Menschen, welche nur durch Konventionen gebrochen worden sei (ROMEYER DHERBEY
1985, 108 f. usw., aber irrig auf DIELS 1917 riickgefiihrt, s. LEVYSTONE 2014, 258 f.) oder eben zur
eigenstandigen Sicht des Antiphon. Nach Einordnung von MEISTER 2010, 207 ,begriindete Antiphon
eine Art utilitaristischen Hedonismus und errichtete das kohérenteste und konsequenteste Gebdude des
antiken Naturrechts, wiahrend er umgekehrt scharfe Kritik am nomos iibte. Seine Auffassung von physis
war sehr umfassend und steht dem modernen Naturbegriff nahe.“ Trotz der erhaltenen Fragmente ist aber
der genaue Zusammenhang mit dem verlorenen grolen Rest der Schrift schwer zu erfassen. Der Titel
mag auch einen Bezug zum um 480 verfasstem Lehrgedicht Elea Ilepi puoémg des Parmenides aus an-
deuten, in dem die Frage nach der aAnBeia einen zentralen Platz einnimmt, deren Antwort allerdings dem
empirisch-physikalischen Zeitgeist entgegengesetzt ist. Kritisch zu hinterfragen ist auch, wie die Diatribe
Uber den Gemeinsinn (Ilepi tiig 6povoiog) des Antiphon in seine Gedankenwelt einzugliedern ist.

107 Vgl. dazu etwa RIESBECK 2011, der besonders a.0. 269 auf die grundlegende Problematik des nor-
mativen Gehalts von physis verweist. [hm zufolge besteht der Unterschied zwischen physis und nomos
fiir Antiphon darin, dass die Ziele, welche ein Mensch ,von Natur® aus verfolgt, nicht auf feste Regeln
und Erfordernissen ,natiirlicher‘, d.h. dem Menschsein vorgegebener Neigungen beruhen, sondern dass
die ,Natur menschlicher Ziele unbestimmt ist, wihrend der nomos eine Handlung im Hinblick auf den
Ausgang positiv oder negativ einschriankt. LEVYSTONE 2014, 259 u. 6. betont, dass ,,la critique de la loi
et I’évocation de la nature n’impliquent pas necessairement 1’existence d’un systéme de droit ou d’une
éthique d’origine supra humaine,” und weiter: ,la nature est un substrat neutre et n’apparait jamais
comme normative ... (elle est) la matiére indéterminée, auquel cas il ne saurait y avoir aucun telos im-
manent” (p. 283 u.6.). Welches Gewicht man in diesem Zusammenhang der Einlassung von Aristoteles
in dessen Physik mit Bezug auf Antiphon (VS 8§7B15 DK) zubilligen mochte, wo er dessen Ansicht iiber
vouog und téyvn als etwas Hinzugekommenes der ovcio (dem Wesen einer Sache), welche dauerhaft
bestehen bleibt, entgegensetzt, wire genauer zu priifen.

45
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

,kulturellen Natur® und deren Genese ausgegangen werden kann. Eine direkte Aussage
zu einem ,Recht der Natur® findet sich in den erhaltenen Fragmenten des Antiphon
nicht. Damit stellt sich das Problem, inwieweit physis als Gegensatz zu nomos'® im
Hinblick auf die menschlichen (Lebens-)Ziele (!) als grundsitzlich unverénderlich in
ihren konkreten Anspriichen zu verstehen ist; einer physis, die etwa das Recht des Stér-
keren als naturgegeben und niitzlich proklamiert, oder inwieweit sie nicht vielmehr das
konkret Niitzliche unter Abwigung von Wohlergehen und Schaden/Schande als Ziel
offen lasst. Jedenfals liegt nach dieser Ansicht Normativitét nicht allein in den Folgen
und Erfordernissen angeborener, ,natiirlicher* menschlicher Neigungen, welche gege-
benenfalls durch MaBBgaben des nomos eingeddmmt oder unterdriickt oder aber auch
befordert werden.!?” Nutzen (Evpeépov) fiir den Menschen resultiert nicht aus festen
Inhalten und Regeln, welche auf seiner physis beruhen, sondern ist am Ende unbe-
stimmt im Hinblick auf dasjenige, was in einer konkreten Situation als geeignet und
vorteilhaft erachtet wird.!'® Physis bestimmt lediglich die allgemein menschlichen Vo-
raussetzungen und liefert in dieser Hinsicht zwingende Notwendigkeiten (td dvarykoio
— VS 87B44A1,26 f. DK), legt aber nicht die den Menschen zur Entscheidung iiberlas-
senen Inhalte von Handlungen und deren Ziele fest. Diese Voraussetzung erdffnet dem
nomos gleichsam auf ,natiirliche* Weise die Moglichkeit, durch positive Zielsetzungen
oder negative Einschrinkungen von Handlungen seine eigene Legitimitét als Ord-
nungsmacht zu begriinden, so dass der nomos zwar im moglichen, nicht aber im zwin-
genden Gegensatz zur eigentiimlichen und festen Normativitit der physis steht.!!! Dies
gilt insbesondere auch im Hinblick auf das Gerechte bzw. die Gerechtigkeit (dixn;
dwoawwovvn). Der Eingangssatz des Papyrusfragmentes lautet: ,,Gerechtigkeit besteht

108 Dass das Verhiltnis zwischen nomos und physis in Antiphons 'AAsjfsia einen grundlegenden Aus-
gangspunkt markiert, ist nicht zu verkennen. Dies entspricht im Grundsétzlichen den neuen Denkansét-
zen der Zeit ab der Wende vom 6. zum 5. Jahrhundert, unabhéngig von den unterschiedlichen Folgerun-
gen, die daraus von den Sophisten gezogen werden. In den theoretischen Abhandlungen spielt besonders
der Gegensatz @Ooel — vou eine zentrale Rolle; vgl. u.a. Archelaos von Athen, dem zu Folge ,,gerecht®
und ,.tadelnswert™ in den Bereich wandelbarer und unverbindlicher Satzung gehort (vgl. auch oben mit
Anm. 100 ff. und im Folgenden mit Anm. 110) und von Natur das Herrschen dem Stirkeren zukommt
(VS 68B267 DK: @voel 10 dpyetv owkelov 1@ kpéocovi— vgl. dazu Nestle 1948 (1941) 103 f.). Nur kurz
ist die Einlassung des ,,weisen® Hippias (vor und um 400) im Protagoras des Platon (337¢) zum Gegen-
satz zwischen Natur (physis) und Herkommen/Gesetz (nomos). Der nomos wird von Hippias als ,,Tyrann
der Menschen® bezeichnet, der vieles wider die Natur erzwingt. Entsprechend der natiirlichen Gleichheit
aller Menschen seien Macht und Herrschaft widernatiirlich, was im Grunde die Ansicht impliziert, dass
Macht an sich bose sei, vgl. zu Hippias, der aus dem erst 472/471 nach einem demokratischen Umsturz
als Hauptstadt der gleichnamigen Landschaft in der nordwestlichen Peloponnes gegriindeten Elis
stammte, etwa NESTLE 1948 (1941) 360-371, der darauf verweist, dass sich Hippias mit seiner Ansicht
von der Gleichheit aller Menschen und Kritik am nomos nicht die Méchtigen, sondern die Schwachen
als Basis der Natur erklart habe.

199 Vgl. Aristoph. Nephelai (Wolken — Nubes) 1071-1078. — Erinnert sei daran, dass es sich um eine
(durchgefallene) Komddie (1) des Jahres 423 handelt. In der zitierten Textpassage argumentiert der An-
walt der schlechten und ungerechten Sache u.a.: ,,[...] was hast du von Sittsamkeit und Tugend, wie viele
Lebensfreuden du entbehren musst: die Knaben, die Frauen, Gelage, Becherspiel und Wein und Spass
und Lachen. Und ohne diese Freuden, sag, was hat man noch vom Leben? So ist’s! — Dann kommt der
Triebe Macht, die die Natur uns schenkte: [...] Folg deinen Trieben, spring und lache und halte nichts
fiir Stinde!*

110 Im 5. Jahrhundert stellt Archelaos von Athen (ca. 480-410), der sich anscheinend auch mit ethischen
Fragen beschéftigt hatte, von denen aber nur sekundére Zeugnisse erhalten sind, fest, dass ,,das Gerechte
und Tadelnswerte nicht von Natur aus besteht, sondern nur der Konvention entsprechend* (10 dikotov
glvol ko 16 duoypov od evoel, GALA vou — Diog. 2,16 = VS 47A1 DK), also wandelbar und verinderbar
ist, es gebe kein ,,Recht der Natur®.

T GAGARIN 2002, 65-72; GAGARIN 2007, im Kern iibernommen von RIESBECK 2011, 272-278, aber
auch mit einigen Abweichungen zu dessen Position; dazu LEVYSTONE 2014.

46
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

darin, dass man Gesetze und Brauch in dem Staat, in dem man Biirger ist, nicht iiber-
tritt.“!'2 Die Feststellung erfolgt im Zusammenhang mit der Frage, ob und wann es fiir
sich selber vorteilhaft ist (udAiota Eavtd Eupeepovidc — VS 87B44A1,14 f. DK), Ge-
rechtigkeit entsprechend den Wertsetzungen in der staatlichen Gemeinschaft zu iiben.
Im unmittelbar folgendem Passus setzt Antiphon die Praktizierung des Gerechten (der
Gerechtigkeit) in unterschiedliche Beziehung zum Nutzen (dikawov vs. Euueépov):
»|...] Es diirfte sich daher ein Mensch fiir sich selber am vorteilhaftesten hinsichtlich
der Gerechtigkeit verhalten, wenn er vor Zeugen die vopot''® [sc. der Polis] achtet, da-
gegen ohne Zeugen die Gesetze der Natur. Denn die vopot sind willkiirlich gesetzt, die
Gesetze der Natur dagegen notwendig. Die Bestimmungen der vopot sind das Ergebnis
von gegenseitiger Ubereinkunft, nicht aber gewachsen. Die der Natur dagegen sind ge-
wachsen, nicht etwa Ergebnis von gegenseitiger Ubereinkuntft. [...] Die groBte Zahl der
menschlichen Satzungen (ist) im Gegensatz zur Natur gegeben. [...] Die Vorteile, die
auf den (menschlichen) Gesetzen beruhen, sind Fesseln der Natur, dagegen die von
Natur gegebenen sind frei [...]*.!'* Gegen die von Menschen in Ubereinkunft geschaf-
fenen nomoi zu verstoBBen, ist demnach moglich und gegebenfalls dann vorteilhaft,
wenn entsprechendes Verhalten nicht bekannt ist und somit nicht geahndet wird,'!* was
im entgegengesetzten Fall folglich fiir den Handelnden unvorteilhaft wire; gegen die
Gesetze der Natur zu handeln, wird aber von der physis in jedem Fall sanktioniert. Auch
gerechtes Handeln und Gerechtigkeit richten sich damit insbesondere nach dem Ziel
und den Bedingungen des jeweiligen Handelns und stehen im Zusammenhang mit dem
Anliegen, moglichst vorteilhaft fiir sich selber zu agieren und Schaden zu vermeiden,
was ein ,natiirliches® Bestreben ist. Nach Ansicht von Antiphon steht das meiste, was
entsprechend dem nomos (= nach Gesetz und Brauch als Satzungen) gerecht ist, gegen-
tiber der physis in feindlichem Gegensatz (= im Widerspruch zur Natur) (VS
87B44A2,23-30 DK: 10 moAAG TV KATA VOOV OKOU®V TOAEUI®G T] PVOEL KETTOL), €ine
Feststellung, die schwer einzuordnen ist und entsprechend kontrovers diskutiert wird.!'®

112.S. zu dieser konventionellen Definition u.a. PENDRICK 2002,321 mit Verweis auf Xen. Mem. 4,4,12
oder Plato Rep. 359a; vgl. auch den gesamten Passus in Rep. 357a-362c¢, bes. 361a. — Die vorausgegan-
gene, verlorene Passage der Schrift Uber die Wahrheit des Antiphon diirfte eine nihere Wesensbestim-
mung des ,natiirlichen® Rechts beinhaltet haben.

3 Wir lassen hier den im Griechischen inhaltsreichen Begriff ,,vopoc (pl. vopor) uniibersetzt, der viele
Facetten in sich vereint und fiir den in modernen Sprachen eine Entsprechung schwer zu finden ist. Er
beinhaltet jedenfalls nicht nur geschriebene Gesetze oder ein formaler GesetzméBigkeit entsprechendes
Recht und darauf beruhende Gerechtigkeit, sondern auch ,,Brauch®, ,,Vitersitte” und ,,Akzeptanz* von
allgemein anerkannten Regeln.

14 Ubersetzung nach CAPELLE 1968, 376 f. und NESTLE 1956, 209 f. — Als Folgerung ergibt sich u.a.,
dass derjenige, welcher gegen menschlichen Satzungen verstot, dann niitzlich handelt, wenn seine Taten
verborgen bleiben. Der sokratische bzw. platonische Idealismus will dagegen dikaiov und Euupépov
grundsétzlich miteinander vers6hnen.

15 vON ARNIM 1916, 7 sieht in diesem ,Rat* Antiphons, ,,vor Zeugen dem Gesetze treu zu bleiben, ohne
Zeugen lieber dem Gebot der Selbsterhaltung und Forderung des eigenen Lebens zu folgen®, die ansto-
Bigste Stellungnahme gemal eigenem Rechts- und Sittlichkeitsgefiihl. Mit zu bedenken bei dieser An-
sicht von Arnims ist allerdings seine Einschitzung des Staates als einer grundsitzlich {ibergeordneten
Wertinstanz, vgl. bes. S. 8 f., wo er Antiphons Argumentation weniger als Begriindung fiir eine ethische
Lebensanschauung verstehen will, bei der es gilt, die staatlichen und gesetzlichen Satzungen mit den
Forderungen der Natur, denen sie jetzt vielfach zuwiderlaufen, in Einklang zu bringen, sondern als Kritik
an dem damaligen Staat. Und so folgert er fiir die Aktualitdt seiner eigenen Zeit, dass es ,,in der Tat [...]
die Aufgabe staatlicher Ordnung [ist], die selbstsiichtigen Naturtriebe des Menschen den Staatszwecken
[...] dienstbar zu machen [...]* (S. 9). Anzustreben sei, dass dasjenige, was der Staat als dikaion vor-
schreibt, dies auch zum sympheron im natiirlichen Sinne zu machen, also dikaion und sympheron auf
einen Nenner zu bringen.

116 Apodiktisch die Feststellung des Kallikles bei Plat. Gorg. 482¢: évavti* aAAhoig éotiv 1 T gvoig Koi
0 vopog; vgl. ebd. 489b.

47
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

Die Aussage diirfte aber gemal den erhaltenen Textpassagen wohl so zu verstehen sein,
dass die grundsitzlichen Handlungsmoglichkeiten des Menschen entsprechend seiner
naturgegebenen Konstitution zwar notwendige Grundlagen liefern, die nicht willkiirli-
cher Verdnderbarkeit unterliegen, wie etwa das Streben nach Gliick und Wohlbefinden
und die Vermeidung von Schaden und Schande, dass aber die konkreten Entscheidun-
gen und Zielsetzungen des Handelns nicht auf unveridnderliche Weise durch die natiir-
lichen Voraussetzungen determiniert werden.!'!” Letztere setzen jedenfalls den Rah-
men, innerhalb dessen Handlungsmdglichkeiten realisiert werden kénnen.!''® Dies er-
Offnet jenen Spielraum, welcher im positiven wie negativen Sinn das Verhalten gegen-
tiber den Regeln und Erfordernissen des nomos hinsichtlich dem grundlegenden Stre-
ben nach aktuellem Wohlergehen bestimmen.'!” Umstritten ist auch die Deutung der
Aussage bei Antiphon, wonach ,,die niitzlichen Dinge, welche der nomos bereitstellt,
,Fesseln bzw. ,Einschrinkungen‘ (6eopoi) der physis sind, diejenigen der physis aber
frei sind“ (VS 87B44; A4,1-8 DK). Versteht man die griechische Wortwahl nicht als
zwingende Folge aller Handlungen gemifl dem nomos, insofern sich diese grundsétz-
lich der Natur und einem damit verbundenen ,natiirlichen‘ Bestreben widersetzen, son-
dern als Folge eigener Normativitdt, welche in Widerstreit mit einer entsprechend der
physis immanenten Normativitdt geraten kann, die als solche nicht unverdnderliche
Ziele verfolgt, sondern Ziele und Ende einer konkreten Handlung unbestimmt 14sst,
verlieren sich Schérfe und scheinbare Unversohnlichkeit der beiden normsetzenden Be-
dingungen sowohl hinsichtlich der Ermdglichung als auch der Beschrinkung von
Handlungen.'?

Ingesamt ist die Deutung des Verhéltnisses zwischen physis und nomos bei An-
tiphon komplexer und flexibler als diejenige etwa des Gorgias, Thrasymachos oder des
Kallikles, wie sie bei Plato vermittelt wird. Anderer Ansicht ist etwa der Anonymus
Iamblichi,'?! der eine eher idealistische Ethik vertritt und die Lehre vom Recht des Stir-
keren, fiir den der Wille zur Macht allein mafigebend ist, ablehnt. In der Zusammenfas-
sung von Nestle: ,,Er geht aber noch einen Schritt weiter, insofern er den sophistischen
Gegensatz von @Uo1g und vopog vollstindig tiberwindet. Der Nomos ist nicht ein Ge-
gensatz zur Natur, sondern das notwendige Ergebnis der natiirlichen Entwicklung der
Menschen, die ,von Natur unfdhig sind, vereinzelt zu leben‘. Der Nomos ist daher kein

17 In der Interpretation bei VON ARNIM 1916, 8 wird von Antiphon nur das Streben nach eigenem Nutzen
als Naturgebot anerkannt, nicht das altruistische Streben nach dem Nutzen der anderen oder der iiberge-
ordneten Gemeinschaft. Forderungen der Natur sind als selbstsiichtige Triebe zu verstehen, das Niitzliche
und Schidliche ist in erster Linie durch Lust und Unlust bestimmt, wie auch bei Aristippos von Kyrene
(ca. 435-355), der als Griinder des Hedonismus gilt, wonach Lust zugleich als das Gute und das Ziel des
menschlichen Lebens gilt, Schmerz und Unlust dagegen als das Schlechte (die Uberlieferung seiner
Schriften und der ihm félschlicherweise zugeschriebenen Werke ist allerdings sehr fragmentarisch und
vielfach umstritten).

18 Dazu RIESBECK 2011, 273-275: ,,Antiphon’s explicit claims in fragment 44 appeal to the basic capac-
ities for action that human beings have simply in virtue of being human.”

19§ auch weiter oben. Handlungen kdnnen somit sowohl im Hinblick auf die physis als auch auf den
nomos — auf beides einzeln oder auch im Verhéltnis zueinander — ,,feindlich* (moAepiong) bestimmt sein.
120 Vgl. RIESBECK 2011, 275: ,,We might say therefore that nature, for Antiphon, does not supply human
beings with innate inclinations to pursue specific goals, but rather deeply underdetermines the ends of
action.” So kann die Vermeidung von Schaden bei der Befolgung von Regeln des nomos grofler und
erstrebenswerter sein als wenn man dem natiirlichen Streben folgt. Den nomos zu verletzen, fiihrt zu
Schaden/Strafe auf Grund von Meinung (dwa 86&av), die als solche aber erst kundgetan werden muss,
Dinge der physis zu verletzen, fithrt zu Schaden/Strafe auf Grund von Realitdt und Wahrheit (ot°
aanBewav) (VS 87B44; A2,21-23 DK).

121 Nach herrschender Lehrmeinung wohl dem letzten Drittel des 5. Jahrhunderts zuzuordnen. Zu den
Fragmenten s. VS 89 DK. Zur Lehre NESTLE 1948, 424-433; MEISTER 2010, 227-236 mit ausfiihrlichen
Literaturverweisen in Anm. 1 (S. 302 f.).

48
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

Gewaltherrscher [topavvog], wie Hippias und keine Fessel [Oeoud], wie der Sophist
Antiphon meinte, [...] sondern infolge dieser gesetzméBigen Notwendigkeit herrschen
Recht und Gesetz koniglich iiber die Menschen, und dies wird niemals anders werden;
denn so ist es durch die Macht der Natur festgelegt.*!?

Von zentraler Bedeutung in unserem Zusammenhang ist aber die wiederholte
Feststellung in der Forschung von dem offenkundig groBBen Einfluss des Antiphon auf
Methodik und Gedankenfiihrung in der Geschichtsschreibung des Thukydides.

Das friihgriechische Denken und die sophistische(n) Lehre(n) sind in ihren
Grundannahmen und Folgerungen fiir die menschliche Lebenswelt sehr verschieden
und damit keinesfalls einfach und pauschal {iber einen Kamm zu scheren. Jeder einzelne
Vertreter ist von der Forschung umfassend behandelt worden, so dass an dieser Stelle
nur auf die Spezialliteratur verwiesen werden kann. Dies ist auch der Analyse von Jo-
seph Vogt zu entnehmen, die noch einmal herangezogen werden soll.

Fiir Vogt verdeutlichen die theoretischen Dispute iiber Physis und Nomos sowie
ithr Verhéltnis zueinander schon seit frither griechischer Zeit hinreichend, dass in der
Sache die ,Neuentdeckung® der Rolle der Macht im Leben der Menschen und damit
auch in Politik und Gesellschaft durch Machiavelli durchaus Vorlaufer hat, die aller-
dings dann auch zu eigenen Losungen und der Formulierung neu begriindeter Ideale
fiihrten. Wie bereits angemerkt, hat Gerhard Ritter sodann noch in derselben Zeitschrift,
in der Vogt seine Stellungnahme publizierte, auf dessen Einlassungen geantwortet.'??
Ritter verteidigt darin ausdriicklich seine frither geduBBerten Ansichten. Mit Vogt ist er
sich insoweit einig, als ,,die antike Welt sich keine Illusionen gemacht hat iiber die Ge-
fahrlichkeit grofer politischer Macht, deren Besitz den Menschen nur allzu leicht ver-
blendet [ ..., und] auch vom sog. Naturrecht des Stirkeren weil} die antike Bildungswelt
schon lange vor den althellenischen Sophisten!?* [...], aber sie hat es — gegen die
Sophisten — niemals als Grundsatz fiir den Aufbau der politischen Welt anerkannt. Viel-
mehr ist es das Wesen staatlicher Ordnung, dass sie den bloen Naturzustand [...] durch
das Prinzip der Gerechtigkeit iiberwindet.* Aber — wie zuvor betont — Ddmonie* ist
keinesfalls bloB ,Gefdhrlichkeit‘, sondern ,Zweideutigkeit‘, und an die Stelle der
Emanzipation des individuellen Gewissens aus der Gemeinschaft der Polis setzten die
Sophisten nicht eine Lehre von der Ddmonie der Macht, sondern eine viel radikalere
vom nackten Recht des Stirkeren, deren Uberwindung das Anliegen der sokratischen
und platonischen, auf verniinftiger Einsicht beruhender Ethik war. Jedoch ,,die Unver-
meidlichkeit eines Zwiespalts zwischen sittlichem Bewusstsein und den harten Not-
wendigkeiten des politischen Machtkampfes kannten sie [sc. die Sophisten] noch
nicht. %>

In der Tat wird in den Tragddien weniger die ,Ddamonie‘ der Macht offenbar als
vielmehr die Ohnmacht der Méchtigen (Heroen!) gegeniiber dem Schicksal, dem sie
nicht entrinnen kdnnen, solange nicht die Anerkennung von Ordnung und Rechtsetzung
durch die Gemeinschaft in dieser Frieden stiftet. In den Eumeniden des Aischylos bannt
Athene durch Einsetzung des Areopags die Gewalt als rechtschaffende, rechtsichernde,
aber auch strafende weltliche Institution. Erst damit verlagert sich die Begriindung und
der Umgang mit Macht entscheidend in den Bereich des Politischen (und auch des
Menschlichen und Privaten), wihrend die Verstrickung in Unheil und Frevel, welche
in den Tragddien offenbar wird, das Schicksal heroischer (!) Gestalten ist, die den Eri-
nyen ausgeliefert sind, eines Schicksals (gipappévn), welches aber nicht als Folge einer

122 NESTLE 1948, 425 f. mit Verweis auf Pindar fr. 169; dazu ebd. 163 f.; s. auch MEISTER 2010, 235 f.
123 RITTER 1968.

124 RITTER 1968, 309 f. mit Zustimmung zum Hinweis von Vogt auf Hesiod.

125 RITTER 1968, 311.

49
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

der Macht grundsitzlich innewohnenden Didmonie zu verstehen ist.!?® Auch die sophis-
tischen Ansichten zum Naturrecht des Stdrkeren und die Kdmpfe um Macht — sei es
Einzelner oder von Gruppen — sind nicht in erster Linie Folgerungen aus dem skizzier-
ten Machtverstandnis. Ob die mit vornehmlich politischer Macht verbundene ,démoni-
sche Ambivalenz‘ dagegen eine erst von Machiavelli gedul3erte Ansicht oder vielleicht
auch Erkenntnis ist, wie Ritter meint, wére dennoch zu hinterfragen.

Ein weiteres Mal flihrt uns diese Diskussion aber zu Thukydides, dem grof3en
Realisten, der ,,wie kein Zweiter die Gewalt des Machttriebs im Menschen durch-
schaut*,'?” und erneut wird, wie schon zuvor von Ritter, so auch von Vogt insbesondere
auf den Melierdialog des Thukydides verwiesen,'?® der nicht von ungeféhr als grundle-
gender Diskurs zur Frage des Verhéltnisses von Macht und Recht in der Politik gilt und
damit auch die Einsichten des Thukydides zum Problem »Macht« insbesondere, aber
nicht ausschlieBlich, im zwischenstaatlichen Verhiltnis offenbart. Nach Ritter gibt es
aber einen Anker bei Thukydides (und bei den Griechen) jenseits der Unausweichlich-
keit, welche der Macht und dem Machtbesitz innewohnt. Sein Fazit: Auch wenn es
nicht leicht fillt, sich im Besitz der Macht des Unrechts zu enthalten, ist der Umgang
mit Macht eine Frage der sittlichen und moralischen Vernunft'?° und des darauf beru-
henden Verhaltens, nicht aber zwangslaufige Folge einer der Macht als solcher inne-
wohnenden ,Ddmonie‘, wie sie etwa von Machiavelli formuliert und im Zeitalter der
Aufkliarung und der Folgeepoche weiter entwickelt wurde. Einige Aspekte der Einsich-
ten des Thukydides zum Wesen des Verhéltnisses von Macht, Recht und politischer
Praxis sowie der Rezeption seit der Frithen Neuzeit seien im Folgenden skizziert.!

V. Zu Thukydides iiber das Wesen politischer Macht

Mit den vorstehenden Erdrterungen sollte nicht zuletzt das geistige Umfeld skizziert
werden, dem auch Thukydides als Historiker in seiner Schrift iiber den Peloponnesi-
schen Krieg verpflichtet ist. Aber nicht eine philosophische oder dichterische Behand-
lung des Phianomens »Macht« in ihrem besonderen Bezug zur Natur/physis des Men-
schen, zu erlassenem Gesetz und von Alters her legitimierter ethischer Moral/nomos,
zu Gewalt, Nutzen und Gerechtigkeit liegt den Ausfiihrungen des Thukydides zu-
grunde, sondern im Bemiihen um ,Wahrheit* (programmatisch Thuk. 1,20,3: 1 {jtoig
tic dAnOeioc)'’! eine Untersuchung der tieferen Ursachen von Macht und den um diese

126 Bs wiire reizvoll, an dieser Stelle auch auf die Bedeutung von Gewalt (Bia) und Recht/Gerechtigkeit
(8ikm; dwcarmwovvn) im Hinblick etwa auf Ehre (tyun) und Zufall (toyn) oder auch Schicksal (eipoppévn)
in den homerischen Epen mit moglichen Beziigen tiber den griechischen Raum hinaus néher einzugehen,
was jedoch Gegenstand einer eigenen Studie wére.

127 RITTER 1968, 312. S. auch KIECHLE 1963.

128 VOGT 1968, 292-296, bes. 294 f. — Die iltere Literatur ebd. 293 Anm. 11

129 Dabei kann die Welt der Gotter als belohnende oder eher noch potentiell strafende Instanz auBen vor
bleiben gemifB der Uberzeugung: Ob es die Gétter gibt oder nicht, vermag man nicht zu sagen.

130 Es ist nicht unser Anspruch und unsere Absicht, an dieser Stelle eine auch nur anniihernd erschdpfende
Analyse vorlegen zu wollen. Es liegen nicht wenige grundlegende Untersuchungen zu verschiedenen
Fragekomplexen und Einzelproblemen vor, auf die hier nur grundsétzlich hingewiesen werden kann. Um
jedoch dem Dilemma umfangreicher Exegese der Sekundérliteratur zu entgehen, bietet sich vor allem
der Rekurs auf die Quellen selber an.

131 Gewiirdigt auch von Dion. Hal., De Thuc. 8,1, der ihm ansonsten kritisch gegeniibersteht, was The-
menwahl, Komposition und Darstellung (Stilkritik), aber auch seine (angeblich) anti-athenische Einstel-
lung aufgrund seines Exils betrifft, vgl. weiter unten Anm. 159 und bes. Dion. Hal. in einem Brief Ad
Pompeium (Geminum) 3,15 (nach der verlorenen Schrift De imitatione). Positiv dagegen urteilt er tiber
Herodot. Bekanntlich stammt Letzterer ebenso wie Dionysios aus Halikarnassos, was aber wohl kein

50
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

ausgefochtenen Kdmpfen vornehmlich in der realen, praktischen Politik und hier ins-
besondere derjenigen zwischen den Staaten.!*? Sein Anliegen ist es somit, die hinter
dem konkreten Einzelfall erkennbaren GesetzmaBigkeiten politischer Praxis aufzuspii-
ren. Diese Perspektive ist eine — und zwar offenbar seine ureigene — Neuentdeckung.'*3
Sie unterscheidet sich damit von den friiheren und nicht wenigen spéteren theoretischen
Abhandlungen der Philosophen, deren Lehre, sofern sie sich auf das Gemeinwesen be-
ziehen, in erster Linie mit der Suche nach der besten und dauerhaftesten Verfassung auf
die innere Ordnung der Staaten ausgerichtet ist.!** In der heutigen Diskussion wird man
diese Perspektive auf Wesensmerkmale des Politischen primér dem Bereich der Staats-
lehre zuordnen. Aber fremd ist Thukydides diese Perspektive auf die Politik selbstver-
standlich nicht. Zeugnisse des politischen Denkens bei Thukydides sind uniiberseh-
bar.!? Dieses belegen schon seine AuBerungen iiber Formen von Verfassungen und
deren Wert, so etwa zu den Skythen (Thuk. 2,97,6), zu Chios (Thuk. 8,24,4 f.) oder zu
Athen (Thuk. 8,97,2 f.) nach dem Sturz der ,,400* mit eigener positiver Bewertung der
»Verfassung der 5000%. Im Mittelpunkt steht fiir Thukydides dabei das Verhéltnis der
»Wenigen* (Oligarchen) zu den ,,Vielen* (Demokraten) bzw. der Elite zu den Mas-
sen. 13 Unverkennbar ist seine positive Bewertung politischen Interessenausgleichs

entscheidender Grund fiir die Bevorzugung herodoteischer Behandlung geschichtlichen Stoffes ist. Dies
wird man vielmehr aus der engen Beziehung zwischen Geschichtsschreibung und Rhetorik ableiten kon-
nen, wie sie Dionysios (ca. 60 v. — nach 8/7 v. Chr.) zu seiner Zeit als erstrebenswert ansah und postu-
lierte. Nicht von ungefahr ist der Adressat von De Thucydide (I1ept ®ovkvdidov npog Aihov TovPepdva)
der romische Historiker und Jurist Q. Aelius Tubero, vgl. FOX 1993; WEAIRE 2005; WIATER 2011; DE
JONGE 2017. Kritischer zu Dionysios’ Schrift De Thucydide GRUBE 1950. Generell zu Thukydides in
Rom s. CANFORA 2006. Im 2. Jahrhundert n. Chr. wird ,Wahrheit‘ von Lukian v. Samosata als Grund-
prinzip der Geschichtsschreibung mit Verweis auf Thukydides hervorgehoben, s. Lukn. [1&g ictopiav
ovyypaeswv 41 f., der Thukydides als ,,Freund der furchtlosen Rede und Wahrheit* (mappnoiog kai
aAnBeiog @idog) bezeichnet. — Als erster Historiker iiberhaupt hat Hekataios von Milet (Wende 6./5.
Jahrhundert) im Gefolge der ionischen Philosophie die Wahrheitsfindung (&An0g10) zum Prinzip seiner
,.Erkundung* (ictopin) erhoben, vgl. FGrHist, Nr. 1. Uber Herodot geht der Anspruch weiter auch auf
Thukydides, der allerdings einen ganz eigenen Gegenstand seiner Wahrheitsfindung entdeckt, ndmlich
die politische Geschichte, verbunden mit dem Anspruch, diese paradigmatisch aus der Analyse der Ver-
gangenheit als Lehrstiick fiir die Zukunft zu behandeln und nicht vor allem als Sicherung von staunens-
werten Werken und Leistungen der Vergangenheit zur dauerhaften Erinnerung (Herodot). Thukydides®
Wabhrheitsbegriff bedingt aber nicht Unparteilichkeit oder Neutralitit. Im Ubrigen durchzieht das Prob-
lem von ,Wahrheit‘ und ihrer Vermittlung auf verschiedenen Ebenen die antike Literatur.

132 HERTER 1968, 371. — S. auch weiter unten im Zusammenhang mit den von Thukydides so eindrucks-
voll gestalteten Reden. — Zu Thukydides als Geschichtsschreiber und seinen Beweggriinden s. etwa DE
ROMILLY 1956; WALLACE 1964, 252 und 258: ,,subliminal persuasion®; HUNTER 1973 mit kurzer Dis-
kussion nahezu der gesamten Bandbreite der Literatur, deren Umfang sich seither aber weiter vermehrt
hat; vgl. etwa CONNOR 1984; HORNBLOWER 1987; KAGAN 2009 oder WILL 22021, um nur einige weitere
Stationen bis an die Gegenwart heran zu nennen. — Zu Thukydides als politischem Denker und seinen
Reden siehe aus fritherer Zeit u. a. REGENBOGEN 1968 (aus dem Jahr 1933) und im Folgenden.

133 Von den uns bekannten Schriften aus etwa derselben Zeit kommt dem thukydideischen Ansatz die
pseudoxenophontische Athenaion Politeia noch am nichsten mit einer durchaus realistischen Sicht auf
die Politik seiner Zeit, welche Erdrterung aber eher die Alltagseinschitzung des Politischen bezeugt als
dass sie zu den Grundlagen vordringt, wie es das Anliegen des Thukydides ist.

134 Insbesondre auch die Schriften von Platon und Aristoteles. — Vorldufer aus dem 5. Jahrhundert s.
Herodot 3,80-83 (Verfassungsdebatte am persischen Hof) und 5,92 (Tyrannis in Korinth); ferner Einlas-
sungen zu Verfassungsfragen bei Pindar, Euripides und den Theoretikern Protagoras (VS 80C DK), De-
mokrit (VS 68B245-255; 266 DK), dem Anon. lamblichi (VS 89 DK) und nicht zuletzt in der Athenaion
Politeia des Pseudo-Xenophon.

135 Vgl. dazu die wichtige Studie von LEPPIN 1999 mit dem Anspruch, ,,seine [i.e. des Thukydides —
R.W.] Position in der zeitgendssischen Diskussion iiber die Verfassung der Polis néher und differenzier-
ter zu bestimmen, als es bisher geschehen ist." (S. 185).

136 Elite und Masse im demokratischen Athen* thematisiert OBER 1989. Darin zeigt er auf, wie sich in
Athen trotz der sozialen und ©konomischen Ungleichheit ein demokratisches Klima verbreitete,

51
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

zwischen Volk und Fiihrungsschicht bei Akzeptanz bestehender Unterschiede, was ihn
in die Ndhe zu den Intentionen Solons bei dessen Reformen riickt und als Hinweis auf
eine eher an konventioneller Moral und traditionellen Werten ausgerichteten Grundein-
stellung gelten kann. Nicht die Aufhebung wirtschaftlicher und sozialer Unterschiede'®’
als Ziel einer auf biirgerlicher Gleichheit beruhenden Ordnung schwebt ithm als Ideal
und Aufgabe fiir das Gemeinschaftsleben in der Polis vor, sondern eine angemessene
Partizipation der Biirger an den politischen Entscheidungen bei Akzeptanz der Unter-
schiede gemil Besitz, Tradition, Bildung und Beziehungen (gegebenenfalls auch tiber
den Rahmen der Polis hinaus), also eine Mischung (ctOykpaocic) zwischen Elite und
Masse bei der Gestaltung der politischen Ordnung. Die fithrende Rolle einzelner Per-
sonlichkeiten in der Polis ist fiir Thukydides gleichermal3en notwendig wie unbestritten.
Solche ,Staatsménner, die das Wohl der Biirger und der Polis, nicht aber die Eigenin-
teressen zum Ziel ihres politischen Handelns setzen, bediirfen personlicher Qualitdten
wie Vernunft und Verstand, Kenntnis, Voraussicht und auch die Fahigkeit der Vermitt-
lung gegeniiber der Masse. Herrschaft und die damit verbundene Macht sind jedoch
sowohl im Inneren der Polis als auch gegebenenfalls im auswirtigen Bereich natiirlich,
notwendig und legitim, jedoch unterliegt ihre Ausgestaltung weiteren Kriterien.
Diesen nicht zuletzt an begrifflichen Konzepten von politischer Ordnung ange-
lehnten Schlussfolgerungen, deren analytische Brauchbarkeit er allerdings nur fiir be-
grenzt tauglich hélt, stellt Thukydides vor allem eine andere Sicht zur Seite, die von der
Empirie ausgeht, indem er die kriegerischen Auseinandersetzungen der Staaten unter-
einander im Ringen um die Vorherrschaft zum Ausgangspunkt seiner Analyse wéhlt.
In einer der wenigen Passagen, in denen Thukydides in einer Stellungnahme seine

gemeinsam politisch zu gestalten. Sofern die Mitglieder der Eliten politischen Einfluss nehmen wollten,
mussten sie auf Bediirfnisse und Erwartungen der Biirger Riicksicht nehmen; vgl. auch OBER 2008 zur
Bedeutung eines breiten Wissens unter den Biirgern und der Frage, wie dieses Wissen zielfiihrend in
Entscheidungen einflieBen und eingebracht werden kann. — Zu ,,Thukydides und die Demokratie* s. be-
sonders noch POPE 1988. Zur Position des Thukydides zur Verfassung der Polis und den strukturellen
Problemen als Folge derselben, aber auch den politischen Gestaltungsmoglichkeiten, s. insbesondere
LEPPIN 1999. In einem ersten Abschnitt zeichnet Leppin den Prozess der Ausdifferenzierung der Verfas-
sungsformen hin zu einer Verfassungstypologie nach (Tyrannis und ihre Gegner; oligarchisches und de-
mokratisches Denken) und erortert dann die betreffenden Aussagen und Hinweise sowohl im Sachbericht
als auch in den Reden des Thukydides. Der hierauf aufbauende zweite Schwerpunkt untersucht dann das
Verhiéltnis von Masse und Elite bei Thukydides unter den zentralen Gesichtspunkten: Anthropologische
Voraussetzungen sowie Masse und politische Elite (mit einem in unserem Zusammenhang besonders
interessanten Exkurs: ,,Die Lehre vom Recht des Starkeren®, S. 137-142; s. auch MEISTER 2011). Vor
allem in demokratischen Systemen erdffnen die Handlungsspielrdume sowohl die Chance zu guter, am
Gesamtwohl der Polis orientierter Fithrung als auch zur Perversion derselben zur Verwirklichung von
Eigeninteresse, personalisiert im Klassischen Athen insbesondere in Perikles einerseits und Alkibiades
andererseits.

137 Solches wurde selbstverstindlich im Griechenland der damaligen Zeit ebenfalls diskutiert, vgl. etwa
Phaleas von Chalkedon, der im 5./4. Jahrhundert lebte (Arist. pol. 1266a39-1267b21). Schon im Zuge
von Koloniegriindungen war die Frage der ,,Aufteilung des Landes“ notwendigerweise von zentraler
Bedeutung. Soweit wir aber sehen, spielte das Problem des yiig dvadacuodc weder in der praktischen
Politik als Programm noch als realisierter Vorgang innerhalb der Polis eine Rolle. Dieses aber auch nicht
unter den Tyrannen im Zuge einer ihnen zugesprochenen Riickbindung ihrer Fiithrungsstellung an das
Volk gegen aristokratische Opponenten und Rivalen, s. dazu BRANDT 1989 mit den Positionen in der
Forschung. Solons ,,Seisachtheia“ bedeutete Schuldennachlass, nicht (Neu-)Aufteilung des Landes. Spé-
ter diirfte die Diskussion um Verteilung 6konomischer Ressourcen unter den Theoretikern, die etwa von
der ,,Gleichheit der Menschen‘ ausgehen, angesichts der unverkennbaren Beziehung zwischen Reichtum
(insbesondere Landbesitz) und aristokratischer Stellung und damit auch Macht durchaus eine gewisse
Rolle gespielt haben. Aber entsprechende politische Zielsetzung spielen fiir Thukydides keine Rolle.

52
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

personliche Uberzeugung dem Leser unmittelbar preisgibt,'*® vermerkt er im Zusam-
menhang mit dem Bericht iiber die inneren Wirren in Kerkyra: ,,So brach in stindigem
Aufruhr viel Schweres {iber die Stédte herein, wie es zwar geschieht und immer wieder
sein wird, solange das Wesen des Menschen sich gleichbleibt [Ewg dv avtn @Ooig
&vOpmdnwv 1], aber doch schlimmer und harmloser und in immer wieder anderen For-
men, wie es jeweils der Wechsel der Umstande mit sich bringt. Denn im Frieden und
Wohlstand ist die Denkart der Menschen und der ganzen Volker besser, weil keine auf-
gezwungene Notwendigkeit sie bedrangen; aber der Krieg, der das leichte Leben des
Alltags aufhebt, ist ein gewalttitiger Lehrer [Piowog d1ddokarog] und stimmt die Lei-
denschaften der Menge nach dem Augenblick “ (Thuk. 3,82,2).!%

Die grundlegende Deutung politischer Vorginge erfolgt daher nicht von unge-
fahr am Beispiel des Krieges der Athener mit den Peloponnesiern, der 431 begann und
bis 404 wihrte und allgemein in Anlehnung an Thukydides zusammenfassend als ,,Der
Peloponnesische Krieg “ bezeichnet wird.'*® Nach der von Thukydides bereits zeitnah
beim Ausbruch desselben erfolgten Einschédtzung wiirde dieser Krieg der bis dahin be-
deutendste, umfassendste, langste und damit zugleich der repriasentativste und aussage-
kréftigste fiir seine grundlegenden Ursachenforschungen und Beweisfiihrungen wer-
den.'"! Mittels Darstellung und Analyse der Ereignisse will Thukydides zum einen die
tieferen Griinde fiir diese Auseinandersetzung jenseits der dufleren Anlédsse freilegen,
zum anderen die strukturellen Folgen aufzeigen, welche dieser trotz einiger Unterbre-
chungen nahezu 30 Jahre andauerende, jedoch als Einheit verstandene und besonders
erinnerungswiirdige Krieg ,,fortzeugend* schuf.'*? An diesem aktuellen Konflikt soll

138 Wie etwa auch durch die Weise seiner Darstellung in der ,,Archéologie* (Thuk. 1,2-19) oder mit der
Wiirdigung des Perikles (Thuk. 2,65), aber auch mit dem gesamten Bericht iiber die ,,inneren Wirren in
Kerkyra® (3,82 f.) und mit dem Melierdialog (Thuk. 5,85-113) als einer Darlegung der Pathologie von
Krieg und Macht.

139 Vgl. auch Heraklit: ,,Der Krieg ist der Vater aller Dinge* (névtov) (VS 22B53 DK) — oder ,,aller
Personen “ (?), und zwar ,,Gotter und Menschen; Sklaven und Freie “? — Von Aristophanes wurde die
Friedensthematik wiederholt auf die Biihne in Athen gebracht, so 425 mit den Acharnés (Acharner — 1.
Preis); 421 mit Eirene (Frieden — 2. Preis) 414 mit Ornithes (Vogel — 2. Preis) oder auch — neben anderem
— 411 mit Lysistrate (als Lustspiel). Das Verhiltnis zwischen Athenern und den Bundesgenossen war
schon Thema in den 426 aufgefiihrten Babyloniern. Ahnliches gilt fiir Euripides, was die Friedensthe-
matik betrifft, so u.a. mit den Herakliden 430 und Hiketiden um 424.

140 Die Geschichte Griechenlands in der Zeit des Peloponnesischen Krieges und insbesondere diejenige
des Krieges als solchen sind in der Forschung umfassend sowie in vielen Spezialuntersuchungen thema-
tisiert worden. Nur auf wenige Gesamtdarstellungen und Ubersichten mit weiterfiihrender Literatur sei
an dieser Stelle verwiesen. So etwa auf BUSOLT 1904; MEIGGS 1972 (u. Ndr.); DE STE CROIX 1972; KA-
GAN 1969-1991 und 2003; BLECKMANN 1998 und 2007; WELWEI 1999; DE SOUZA 2002; SCHULZ 2003;
OBER 2015. Neueren Datums ist WILL 22020 (Erstaufl. 2019), eine gut lesbare Ubersicht mit aktuellem
Forschungsstand und ausfiihrlichen Quellennachweisen.

141 Darauf verweist programmatisch bereits das Eingangskapitel des auch nach iiber 30 Jahren noch nicht
zum Abschluss gebrachten Werkes, in dem Thukydides betont, dass er gleich beim Beginn des Ausbruchs
des Krieges zwischen Athen und den Peloponnesiern mit der Aufzeichnung begonnen habe in der Ge-
wissheit der gewaltigsten Erschiitterung (xivnoig peyiot — Thuk. 1,1,2) fiir die Hellenen und einen Teil
der Barbaren, ja sozusagen unter den Menschen {iberhaupt. Diese Erwartung der Grof3e und Dauer des
Krieges stand fiir ihn fest wegen der Machtpotentiale der Konfliktpartner sowie der Parteiname und Ver-
wicklung nahezu der gesamten bekannten Welt in den Konflikt. Folge des lang andauernden Krieges war
ein bis dahin unbekanntes Ausmal} an menschlichem Leiden (rofnpata), verbunden auch mit einer Viel-
zahl von Naturkatastrophen (Thuk. 1,23). Dies ist riickblickend formuliert. Dazu eingehend MEIER 2005.
142 Dem urspriinglichen Plan folgend umfasste das Werk zunéchst wohl nur die ersten zehn Jahre bis 421
(,,Archidamischer Krieg®), als Athen und Sparta Frieden schlossen (,,Nikias-Friede*) und der Krieg al-
lenthalben als beendet angesehen wurde, vgl. Thuk: 5,24,2; 26,6. Nach 404 erfolgte auf Grund der Fol-
geereignisse eine Neukonzeption, bei der die Einheit des gesamten Krieges von 431 bis 404 betont wird,
vgl. dazu Thuk. 5,25 f. Die Frage der ,,Werkchronologie* ist allerdings in der Forschung zwischen ,,Uni-
tariern® und ,,Analytikern* heftig umstritten, seit FR. W. ULLRICH 1846 die ,,thukydideische Frage*

53
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

exemplarisch und gleichsam stellvertretend fiir alle vergangenen, aber auch kiinftigen
Kriege und Konflikte die Grundstruktur und damit das Wesen allen politischen Han-
delns ,,auf undichterische Weise [...] zum ewigen Besitz* (ktfijpa € aei) aufgewiesen
werden: Denn ,,wer das Gewesene klar erkennen will und damit auch das Kiinftige, das
wieder einmal, nach der menschlichen Natur (katé to avOpdmvov)'*?, gleich oder dhn-
lich sein wird, der mag sie [d.h. die undichterische Darstellung] so fiir niitzlich halten*
(Thuk. 1,22,4; vgl. 2,48,3). Das ,,blinde Schicksal®“ der Tyche ohne Einwirken eines
gottlichen Willens spielt nicht nur in dieser Prognose tiber den ,grolen Gang‘ der Er-
eignisse keine maBBgebende Rolle, auch wenn Naturereignisse wie etwa der Ausbruch
der Seuche in Athen nicht voraussehbar sind.!** Allerdings werden spiter die Melier in
der Diskussion mit den Athenern um ihre Existenz auf die toyon verweisen, welche
Anlass zur Hoffnung geben. Zudem vertrauen sie darauf, dass das Schicksal um der
Gottheit willen (toyn éx 10D Bgiov) sie als Vertreter der gerechten Sache nicht benach-
teiligt (Thuk. 5,102 und 104). In ihrer Antwort verweisen die Athener darauf, dass un-
kalkulierbare Hoffnung, die etwa auf Weissagungen, Gétterspriiche und Ahnliches
baut, nur Unheil stiftet und dass die Gunst der Gotter auch ihnen gewogen sei (Thuk.
5,103 und 105). Aber es ist ohnehin miiig, den unkalkulierbaren Zufall bzw. das
Schicksal in die Berechnung des Gegenwértigen und Zukiinftigen mit moglichen, dar-
aus jeweils zu ziehenden Folgerungen einzubeziehen. Ob es Gotter und géttliches Ein-
greifen in das Geschick der Menschen gibt oder nicht, bleibt fiir Thukydides ungewiss
und kann fiir die Beurteilung politischer Vorgénge in der Realitét keine Rolle spielen.
Dies hindert nicht, dass man sich — personlich {iberzeugt oder auch aus zweckméBigen
Griinden — durch Tat und Wort auch auf die Gétter und ihr postuliertes Wirken bezieht.
,Schuld* an Erfolg und Misserfolg sind nicht die Gétter und das Schicksal, sondern die
Menschen selber. Dem rationalistischen Denken des Thukydides entsprechend sind je-
denfalls bei niichterner Analyse die grundlegenden Zusammenhinge und Abliufe des
politischen Geschehens erkennbar. Entscheidend ist die Fahigkeit, aus der Analyse der
Vergangenheit'* und den aktuellen Gegebenheiten die richtigen Folgerungen fiir die
Politik der Gegenwart zu ziehen und zumindest plausible Prognosen fiir die Zukunft zu
erstellen, '*® aber Thukydides weifl auch um die Unberechenbarkeit der Zukunft, je

aufgeworfen hat. Ausfiihrlich behandelt wurde sie in der jiingeren Vergangenheit u.a. von WILL 2003,
321-367, der zu den so genannten ,,Analytikern“ zu zéhlen ist, die keinen einheitlichen Werkplan in dem
fragmentarisch gebliebenen Bericht iiber die Zeit von 431-404 erkennen konnen, sondern der Ansicht
sind, dass erkennbare Briiche auf eine Entwicklung hinweisen wiirden. Anderer Ansicht waren etwa
PATZER 1937 und HAGMAIER 2008, bes. 11 mit Anm. 37.

143 Vgl. auch weiter oben zu Thuk. 3,82,2 in seinem personlichen Urteil angesichts des Biirgerkriegs in
Kerkyra.

144 In seiner ,, Trostrede* an das an der Kriegsfithrung zweifelnde und zum Frieden mit Sparta neigende
Volk vermerkt er zur Seuche: ,,[...] das einzige von allem, was jede Erwartung tiberstieg® (Thuk. 2,64,1).
Ahnlich hatte Demokrit geurteilt, dem zufolge nur selten der Zufall rationaler Uberlegung entgegenwirkt;
das meiste kann ein verstindiger Scharfblick einordnen (VS 68B119 DK).

145 Die Geschichte der Pentekontaetie liefert ihm etwa fiir die Vergangenheit das Exempel fiir eine rati-
onale Erkldrung der politisch entscheidenden Vorgiange, wenngleich auf einer vergleichsweise grund-
satzlichen und allgemeinen Ebene.

146 Diese Fihigkeit wird von Thukydides Perikles zugesprochen (Thuk. 2,65,7), der bei der Wiirdigung
des ,,ersten Mannes* dessen Fahigkeit der Voraussicht (iiberlegte Vermutung) des Kiinftigen (npovoia)
hervorhebt. Ahnlich seine Beurteilung des Themistokles (Thuk. 1,138,3), dem eine besondere machtvolle
Kraft seiner Anlagen und Natur bescheinigt wird (pOoewg ioy0g bzw. pbcemg dvvapug), wobei allerdings
seine Individualitdt stérker betont ist als bei Perikles, gewissermaflen ein Technokrat in der Welt der
Politik. Nikias, Konkurrent des Alkibiades, warnt die Athener vor der Ausfahrt nach Sizilien: ,,Mit Be-
gierde geraten die wenigsten Dinge, mit klugem Vorbedenken (npdvowr) die meisten* (Thuk. 6,13,1).
Nicht ohne gewissen Sarkasmus (und Snobismus) setzt Alkibiades die durch ihn mit (oder trotz) seiner
Jugend und Unerfahrenheit (vedtng kai dvoia) errungenen Erfolge dem entgegen (Thuk. 6,16,6-17,1).

54
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

weiter die Prognose in diese hineinreicht.!*” Die Realitiit erweist nicht selten selbst
sorgfiltige Planung als falsch. Vor allem lenken Irrationalitit und Unwégbarkeit
menschlicher Entscheidungen den kalkulierbaren Verlauf politischen Geschehens im-
mer wieder in unbekannte Richtung. Im politischen Machtspiel beruhen jedenfalls kon-
krete Entscheidungen nicht nur auf klarer Einschitzung der Realitit mit den daraus zu
ziehenden Folgerungen fiir die Zukunft, sondern auch auf subjektiven, nicht selten emo-
tionalen Einschdtzungen, bei denen das Wiinschbare iiber das verniinftig Machbare ge-
stellt wird.'*® Leidenschaften wie Habgier und Ehrgeiz bestimmen hiufig — und so auch
im Klassischen Griechenland, und hier nicht zuletzt im demokratischen Athen — das
Handeln der fiihrenden Personlichkeiten und ergreifen auch das Volk, das allzu leicht
von Stimmungen mitgerissen wird, wie auch Thukydides weil3 und aufzeigt. Rationaler
und kiihl kalkulierter Machtpolitik steht dann eine von Leidenschaften bestimmte
Machtpolitik gegeniiber, ein Gegensatz, der nach Thukydides vor allem in den politi-
schen Entscheidungen der Ekklesie im demokratischen Athen ausgetragen, aber letzt-
lich von Personlichkeiten mit entsprechenden Charaktermerkmalen ins Werk gesetzt
wurde und wird. Verantwortlich hierfiir sind nach Thukydides in Athen vor allem die
Demagogen, unter ihnen etwa der von Leidenschaften und Gefiihlen getriebene Kleon
oder auch Alkibiades, deren Handeln und Reden auf Massenwirkung abzielen und wel-
che die schwankenden Stimmungen im Volk durch Rekurs auf populdre Wiinsche be-
sonders gut zu eigenen Zwecken zu nutzen verstanden.'*’

147 In der Rede des Hermokrates in Sizilien verweist dieser auf das Unberechenbare, Triigerische und
Ungewisse der Zukunft (Thuk. 4,62,3-63,1), ebenso Nikias in seiner ersten Rede in der Volksversamm-
lung in Athen (Thuk. 6,9,8); vgl. auch 1,120,5 (Rede der Korinther zum Kriegsbeschluss des Pelopon-
nesischen Bundes): ,,[...] hdufiger schien wohliiberlegt, was was dann schméhlich ins Gegenteil um-
schlug®; 1,122,1; 1,140,1 (Rede des Perikles); 8,24,5: ,,Unberehenbarkeit des menschlichen Lebens* (tov
Biov mapdroyot).

148 Den Krieg gegen die Peloponnesier hitten die Athener nach Ansicht des Thukydides wohl gewonnen,
wenn sie an der Strategie des Perikles festgehalten hitten. Aber Existenz oder dauerhafter und entschei-
dender Einfluss eines Perikles sind nicht vorhersehbar, aktuelle Prognosen haben somit einen begrenzten
Zeitwert und sind abhéngig von ereignisbedingten Entscheidungen.

199 Thuk. 3,37-40: Rede des Kleon im Jahr 427 in der Volksversammlung im Zusammenhang mit dem
Gericht tiber Mytilene und Thuk. 6,16-18: Rede des Alkibiades im Jahr 415 in der Volksversammlung
zum Eingreifen in Sizilien. — Zu Kleon, einem starken Beflirworter des Krieges gegen Sparta, s. auch
Thuk. 4,21,3 (zum Jahr 425): Kleon als Scharfmacher und Demagoge, auf den das Volk damals beson-
ders horte bei den Verhandlungen Athens mit Sparta um Pylos (évitye KAéwv [... sc. Tovg Abnvaiovg],
avnp dnuaymyoc); dazu die kritischen bis sarkastischen Einlassungen von Aristophanes in seiner Komd-
die Hippeis (Equites — Ritter) aus dem Jahr 424 (1. Preis, aber trotzdem ohne folgenreichen politischen
Einfluss; vgl. dazu die knappe Ereignisgeschichte bei BLECKMANN 32022, 61-66 [Erstaufl. 2007]), oder
auch Aristoteles, AP 28,3. Siehe zu Kleon etwa WOODHEAD 1960; HERTER 1968, 386-399 (vor allem im
Hinblick auf die Pylos-Affire und ihre Folgen sowie auf die Politik des Perikles); CONNOR 1971; BOUR-
RIOT 1982 — Zu Alkibiades und dem von ihm schon zu seinen Lebzeiten vermittelten Bild als Macht-
menschen, der eigenen Interessen folgend das Volk zu manipulieren verstand, vgl. etwa Thuk. 5,43-45
zum Jahr 421; 6,15-18 zum Jahr 415; ferner Aristoph., Batr. (Batrachoi — Ranae — Frésche) 1420 f. aus
405/404 und bei spateren Rednern, s. Isokr. or.16; Lys. 14 u. 15; And. 4; vgl. auch weiter unten mit Anm.
169. Zu Alkibiades etwa PALMER 1982; ELLIS 1989; VICKERS 1999; GRIBBLE 1999; RHODES 2011 (rez.
R. J. LITTMANN, The Classical World 106, 2013, 294 f.); HEFTNER 2011 (eine eng an Alkibiades‘ Bio-
graphie ausgerichtete Lebensbeschreibung, dem er iiberragende Fahigkeiten als Diplomat, Demagogen
und politischen Taktiker zuschreibt, dessen historische Bedeutung jedoch weniger in seinen politischen
Leistungen bestehe als darin, dass er auf besondere Weise eine glanzvolle, aber labile und in sich wider-
spriichliche Epoche auf eindriicklichste Weise représentiere). Die deutlich negative Bewertung der bei-
den Politiker mit unterschiedlichem biographischen Hintergrund insbesondere als demagogische Expo-
nenten in der antiken Tradition wird von der aktuellen Forschung nicht in gleichem MafBe geteilt.— Auf
seine Weise beherrschte auch Perikles das Instrumentarium der Demagogie! Zum Verhéltnis zwischen
Demagogie und Volk s. MANN 2007.

55
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

Die selbstbewusste Aussage des Thukydides zur aufkldrenden Absicht seiner
Schrift erhebt Anspruch auf grundsitzliche Giiltigkeit. Joseph Vogt etwa formulierte
wie folgt: ,,Es ist sein Anliegen, die harten Waffengdnge des Machtkampfes, die uner-
bittlichen Ziige der Diplomatie, iiberhaupt die Grundformen der Politik als bleibende
Erkenntnisse der Nachwelt zu iibermitteln.“!>° Vogt sieht durchaus Beziehungen zu
Machiavelli, obwohl dieser den Thukydides nicht gekannt hat.'*! Die Triebkrifte der
Politik erkennt Thukydides nach Vogt in den Leidenschaften der Menschen und den
Charakteren der Staaten, denn die menschliche Natur sei zum Schlechten geneigt,
werde aber in normalen Zeiten durch Sitte und Gesetz in Schranken gehalten. Dabei
beruft sich Vogt allerdings auch auf eine Aussage des Thukydides in der bekannten
,Pathologie des Krieges* (Thuk. 3,84,2), die mehrheitlich, wenn auch nicht allenthal-
ben, als interpoliert gilt.!>’Eine genauere, textbezogene Nachzeichnung der Einlassun-
gen des Thukydides zu »Macht« in ihrem Bezug zu verschiedenen normgebenden
Handlungsfaktoren in seinem Werk, und hier vor allem in den dafiir zentralen Reden,
kann und soll im Folgenden nur an einigen Beispielen erfolgen, bevor ein kurzer Blick
auf die Rezeptionsgeschichte gerichtet wird.

Auch wenn es eine direkte, auf den Begriff gebrachte Positionierung von
Thukydides zur Rolle und Bedeutung von »Macht« nicht gibt, erschlieB3t sich doch aus
seinem Werk aufgrund gelegentlicher eigener Stellungnahmen, aber auch aus der Er-
eignisgeschichte als solcher und in diesem Zusammenhang insbesondere durch die
Form seiner Berichterstattung mit ausfiihrlicher Wiedergabe der politischen Diskussi-
onen in den Reden, dass seiner Uberzeugung nach letztlich das Streben nach Macht ein
maflgebender Faktor bei allen zu treffenden Entscheidungen war und ist. Ein daraus
resultierendes Handeln und Verhalten erkennt er sowohl im personlichen als auch im
offentlichen Bereich, und hier vor allem im Verhéltnis der Staaten untereinander. An-
gelegt ist dieses Streben nach Macht in der menschlichen Natur. Bemerkenswert ist die
Parallelisierung zwischen individuellem und politischem Bereich. Als grundlegende
Handlungsimpulse und gleichsam als die Wesenselemente aller Bestrebungen, insbe-
sondere aber des politischen Handelns, erkennt Thukydides in verschiedener Wortwahl
und begrifflicher Fassung Furcht (6éoc; oPog), Ehre und Ansehen (tyun; @rlotipio)
sowie materiellen Gewinn und Erwerb (o@eMa; mieoveéin). So rechtfertigt eine zufdl-
lig in Sparta anwesende Gesandtschaft Athens, als dort die Korinther nach Einberufung
einer Versammlung der Biindner gegen Athens Machtanspruch vorstellig waren, die
Herrschaft (dpyn [Arch&]) Athens gleich zweimal mit deutlichen Worten: ,,Und dann
zwang uns die Natur der Sache selbst, unsere Herrschaft in der jetzigen Form auszu-
iiben, hauptsichlich Furcht (6éog), EAre (tiun), schlieBlich auch unser Vorteil [materi-
ellerGewinn] (o@eiia) [---]“ (Thuk. 1,75,3). Und weiter: ,,So muss man sich auch iiber

150 VoGT 1968, 293.

51 Oder nur indirekt die eine oder andere Notiz. Machiavelli beherrschte die griechische Sprache nicht
oder kaum; die von Lorenzo Valla angefertigte lateinische Ubersetzung, die dieser 1452 vollendete und
die 1513 gedruckt wurde, diifte Machiavelli nicht erreicht haben. Eine deutsche Ubersetzung verfasste
Hieronymus Boner 1533. 1628 hatte Thomas Hobbes das Werk ins Englische iibersetzt, das ein Jahr
spiter erschien. Eine deutsche Ubersetzung der englischen Version von Hobbes* Uber das Leben und
Geschichtswerk des Thukydides zusammen mit dessen Widmungsschreiben an die Leser hat NOLL (HG.)
2022 vorgelegt. — Zu Thukydides und Thomas Hobbes vgl. auch DIESNER 1980 mit Fokus auf die Be-
handlung der Frage nach der Rolle von Macht; ferner PALMER 1982, 103 f.; s. auch oben die einleitende
Bemerkung mit Anm. 9.

152 Vgl. unter anderem im Kommentar zu Thukydides 3,84 in HCT II 382-386. — Von Landmann wird
der Text dieses Kapitels in die Anmerkungen verbannt! Auch LEPPIN 1999, 203 f. (mit Diskussion) er-
achtet den Text als interpoliert.

56
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

uns nicht wundern, wir folgen nur der menschlichen Eigenart!>, wenn wir eine Herr-
schaft, die sich uns anbot, angenommen haben und behalten wollen, besiegt von drei so
starken Miachten wie Ehre, Furcht und Vorteil; wir sind ja auch nicht die ersten, die dies
angefangen haben, sondern es ist immer so gewesen, dass der Mindere sich dem Méch-
tigeren fiigen muss; auch glauben wir, dieses Reiches [dieser Herrschaft] wiirdig zu
sein, und auch ihr hieltet uns dafiir, bis ihr jetzt, euren Vorteil berechnend, mit der
Gerechtigkeit kommt, der zuliebe noch nie jemand eine Gelegenheit zu gewaltsamer
Bereicherung verschmiht und auf seinen Vorteil verzichtet hat“ (Thuk. 1,76,2).!%
Ahnlich lautet das dezidierte Urteil des Thukydides im Rahmen seiner eindriicklichen
Beschreibung der Folgen der Biirgerkriegsverhiltnisse in Kerkyra (3,82,8). Diese drei
Faktoren konnen zwar auch in Konflikt miteinander geraten, miissen es aber nicht. Im
zwischenstaatlichen Bereich bestimmt vor allem die Furcht (vor Gegnern und eigenen
Verlusten) die politischen Entscheidungen. Hinzu kommt grundsétzlich eine fatale, an-
geborene Neigung der Menschen, Unrecht zu begehen bzw. sich iiber Gesetze und Nor-
men hinwegzusetzen (adweiv), dem in gewissem Malle nur mit Zwang begegnet wer-
den kann.'>

Nach der einleitenden Beweisfiithrung zur GroB3e des aktuellen Krieges im Ver-
gleich zu allen fritheren in der ,,Archéologie* (Thuk. 1,20-22) behandelt Thukydides
die konkreten Anlésse, die vordergriindig den Konflikt zwischen Athenern und Pelo-
ponnesiern ausldsten, wobei er aber sogleich nachdriicklich auf den wahrsten Grund
(dAnBeotdnv Tpoégactv) verweist, ndmlich die Furcht (p6Poc) (!) vor dem Wachstum
der Macht Athens, das die bis dahin anerkannte Fiihrungsmacht unter den Hellenen,
Sparta, zum Krieg zwang.'*® Bei diesem Urteil spielt die Frage einer moralischen
Schuld keine Rolle. Ehre und materieller Gewinn bestimmten schon immer ma3gebend
das Handeln der frithen Griechen. Der Riickgriff auf die menschliche Natur entspricht
durchaus theoretischen (sophistischen) Vorstellungen. In diesem vorgegebenen Hand-
lungsrahmen kommt nach Thukydides bei der praktischen Handlungsorientierung den
Faktoren ,Recht® und ,Nutzen‘ entscheidende Bedeutung zu. Thre Funktion im

153 LANDMANN iibersetzt ,,der menschlichen Natur. Dies ist in unserem Zusammenhang leicht missver-
standlich. Thukydides spricht hier von avOpdneiog tpomog, nicht von govoic.

154 Zu der vergleichbaren Position des Kallikles bei Platon siche weiter oben. — In der deutschen Uber-
setzung wird u. a. von G. P. Landmann griechisch apyn als ,,Reich” wiedergegeben.

155 Vgl. dazu auch weiter oben die Ansicht von VOGT zu Thuk. 3,84,2.

156 Thuk. 1,23,6; 1,88; vgl. 1,118. — Thuk. 1,33,3: Kriegsplanungen der Spartaner aus ,,Furcht vor Athen*
in der Bewerbungs-Rede der Kerkyrer um ein Biindnis in Athen. Gegen Ende der bis zum Jahr 411
fortgesetzten Schrift des Thukydides berichtet dieser in eindringlichen Worten iiber die Erschiitterungen
und die Furcht in Athen, als Euboia, das besonders viel an Steuern einbrachte, mit der dort agierenden
Flotte verloren war, die ,,allergrofSte Erschiitterung, die sie je erlebt hatten. Weder der Zusammenbruch
in Sizilien, so schwer er sie damals traf, noch sonst etwas hatte sie je so gedngstigt.” Hinzu kamen der
Abfall der Flotte vor Samos und die Zwietracht in der Stadt Athen und die Furcht vor einem Zug der
Peloponnesier gegen den Pirdus, was den Verlust des Reiches zur Folge gehabt hitte (Thuk. 8,96,1-4). —
Seit 2012 auf Grund eines Artikels in der Financial Times und vor allem seit 2017 bestimmt der von
Graham T. Allison gepréigte Begriff: Thucydides’s Trap entscheidend einen wesentlichen Aspekt der
aktuellen politischen Diskussion, vgl. bes. ALLISON 2017. Umschrieben wird damit eine entscheidende
Tendenz zum Krieg, wenn eine aufstrebende Macht (wie Athen) den Status einer dominanten Macht (wie
Sparta) herausfordert und diese ,,aus Furcht* reagiert. Bezug genommen wird dabei auf die zitierte Be-
merkung des Thukydides im Rahmen der Vorgeschichte des Peloponnesischen Krieges, wo dieser den
seiner Meinung nach ,,wahrsten Grund“ (dAnf8eotdtny mpopactv) des Krieges benennt, welcher aber auch
der am meisten beschwiegene sei, ndmlich die wachsende Macht Athens, welche Furcht bei den Sparta-
nern erregte und diese zum Krieg ,,zwang® (tovg ABnvaiovg 1yodpot peydlovg yryvopévous kol eofov
napéyovrag toic Aakedopoviolg avaykacot £ 10 moleueiv — Thuk. 1,23,6). Dies wird von Allison auf
das Verhéltnis zwischen USA und China iibertragen. Die damit postulierte Unausweichlichkeit des Ge-
schehens wird allerdings von Politikwissenschaftlern auch vehement bestritten und die vergleichenden
Beispiele werden zum Teil hinterfragt.

57
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

Machtspiel der verschiedenen Kriegsgegner belegt die Ereignisgeschichte, die aus die-
sem Grund tiber einen Faktenbericht hinaus fiir die Darlegung grundlegender und zu-
gleich allgemeiner Handlungsprinzipien von Bedeutung ist. Deren Instrumentalisierung
zu konkreten Zwecken verdeutlicht Thukydides wiederum insbesondere mittels der von
ithm gestalteten Reden. Durch die auf die jeweilige konkrete Situation ausgerichteten,
zweckbezogenen Argumentationen sind diese mit ihrem wiederholten Bezug auf einen
gemiB Uberzeugung akzeptierten oder auch nur vorgeschobenen Wertekanon von be-
sonderer Bedeutung, um hieraus auch auf die personlichen Ansichten des Thukydides
zu den Grundlagen politischer Praxis zu schlieBen. Sie vermitteln zwar auch Sachver-
halte, sind aber in erster Linie ein wichtiges Medium, um die Umsetzung des Faktors
,Macht‘ und ihre praktische Handhabung im politischen Alltag zu erfassen.

Eine eklektische Auswertung dieser oder jener AuBerung im Rahmen dieser Re-
den ist schon im Hinblick auf die Erléduterungen des Historikers in seinem ,Methoden-
kapitel‘ (Thuk. 1,22) problematisch.'®” Dort legt er auch die Prinzipien offen, welche
der Gestaltung seiner Reden zugrundeliegen, ndmlich dass es thm nicht mdglich gewe-
sen sei, die gehaltenen Reden in wortlicher Form wiederzugeben, sondern nur, wie sei-
ner Meinung nach ,.ein jeder in seiner Lage etwa sprechen musste [...] in moglichst
engem Anschluss an den Gesamtsinn des in Wirklichkeit Gesagten*.!*® Es handelt sich
also um eine teils sachbedingte und auf das Allgemeine und Grundsétzliche abzielende
(ta. 6éovta), teils von dem Autor der Schrift zu verantwortende mehrfache Brechung
eines konkreten Vorgangs mit entsprechenden Urteilen aufgrund dahinter liegender Ab-
sichten und Wertungen, die nicht immer leicht zu entschliisseln sind.!>® Diese schlieBen

157 Es ist deshalb Vorsicht geboten, die Position eines bestimmten Redners in einer bestimmten Rede fiir
diejenige des Autors vorschnell in Rechnung stellen zu wollen. Hier kann nur eine differenzierte und
differenzierende interne Kritik im Vergleich mit verschiedenen Aussagen in anderen Zusammenhéingen
weiterhelfen und vielleicht einen Denkhorizont des Autors abstecken.

158 Thuk. 1,22,1: g 8* &v 86kovv Epoi Exaotol TEPL THV del TopOVTOVY To Séovta HAMOT einely, & ouéve
ot éyydrata g Supmaong Yvoung tdv aAnddg AexBévimv, obtog eipntal. Demnach nicht genau so ge-
sprochen wie bei einer — ihm ohnehin unmdglichen — Mitschrift, aber doch in mdglichst genauer Anni-
herung an die dem Autor bekannten oder von ihm erschlossenen Argumentationen gemél den tieferen,
durchaus auf die jeweilige Situation bezogenen Absichten der Redner. Dieses unterscheidet diesen Typus
von Reden etwa von den génzlich fiktiven Einlassungen im Melierdialog, s. dazu weiter unten. — Reden
sind ein auch in anderen Zusammenhéngen als in der Geschichtsschreibung genutztes literarisches Stil-
mittel, um Ansichten und Absichten teils offenkundig, teils hintergriindig in einer gegebenen Situation
zu pragmatischen Zwecken zur Geltung zu bringen. Dass sie bei Thukydides weitgehend Kunstprodukte
des Autors und nicht getreue Wiedergaben tatsdchlicher Argumentationen sind, kann kaum bestritten
werden, s. dazu STRASBURGER 1968/1, 442-446; DERS. 1968/2, passim (mit eingehenderer Diskussion
und weiterer Literatur). Die sogenannten ,,Feldherrnreden® bilden einen eigenen Typus und gehoren nicht
in den hier interessierenden Zusammenhang.

159 In seiner stilkritischen Behandlung der Darstellungsweise des Thukydides in seiner an Aelius Tubero
gerichteten Schrift tiber Thukydides (De Thuc., passim) bewertete Dionysios von Halikarnassos dessen
Stil als undurchsichtig, dunkel und schwer verstéindlich (s. auch oben Anm. 131). Ahnlich kritisch Cicero,
orator 30-32, aber mit Lob fiir Thucydides als einen Autor, der Geschichte und kriegerische Ereignisse
eindrucksvoll (graviter), ehrlich (probe), klug (prudenter) und mit Ernst (severe) darzustellen weil3, aber
nichts von ihm lasse sich fiir den 6ffentlichen Bereich auf dem Forum {ibertragen. Rhetorisch gefragt:
»Welcher griechische Redelehrer hitte jemals etwas von Thukydides tibernommen?* Und weiter iiber
dessen Reden und deren Stil: Ipsae illae contiones ita multas habent obscuras abditasque sententias vix
ut intellegantur; quod est in oratione civili vitium vel maximum (Cic., orator 30). Vgl. auch Cic., Brut.
83 zu Thukydides: sincerus rerum gestarum pronunciator. Ahnlich Plutarch und Cornelius Nepos. Posi-
tiver die AuBerungen zur Lexis bei Markellinos (5./6. Jh.) in der Thukydides-Biographie, basierend auf
alteren Quellen und wohl in kritischer Abgrenzung zu Dionysios. Zur positiven aemulatio durch Sallust
als Zeichen einer grofleren Werschétzung in Rom zur Zeit der spiten Republik s. kurz weiter unten mit
Anm. 223. Nach Velleius Paterculus (2,36) war Sallust der romische Thukydides. — Die tieferen, deuten-
den Absichten des Geschehens, die Thukydides mit den Reden jenseits der Wiedergabe von Sachverhal-
ten, welche die Reden selbstverstindlich auch beinhalten, verband, und die Analyse der relevanten

58
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

mit Bezug auf die konkrete Situation direkt und indirekt auch grundsitzliche Erwagun-
gen liber das aktuelle Geschehen hinaus ein. Wiedergegeben und interpretiert wird so-
mit eine Realitdt in perspektivischer Sicht, die gegebenenfalls durch eine solche aus
anderem Blickwinkel und unter anderen Voraussetzungen auch anders gedeutet werden
kann und wird. Dies hat zur Folge, dass, wie gut erwiesen, Inhalte von Reden, verteilt
im gesamten Werk, gleichsam aufeinander antworten. Die Reden vermitteln somit in
erster Linie gleichsam perspektivische Wahrheiten, soweit diese die Analyse konkreter
Vorgénge betreffen, deren Sachgerechtigkeit allenfalls durch die faktischen Ereignisse
bestétigt oder falsifiziert wird. Mittels Abstraktion und Synthese miissen und sollen die
hinter den Aussagen in den Reden erkennbaren politischen, aber auch individuell
menschlichen Prinzipien des Handelns erkannt und entschliisselt werden. Das Bemiihen
um die Wahrheit ist somit ein Bemiithen um die Realisierung eines Ideals, dem in der
Realitdt verschiedene Wahrheiten je nach Gewichtung der Elemente als Bestandteile
dieses Ideals entsprechen konnen geméall der Erkenntnis, dass es auf dieser Ebene eine
allgemein giiltige Wahrheit schwerlich gibt. Thukydides jedenfalls lag es fern anzuneh-
men, dieses Ideal auf irgendeine Weise genauer fassen zu kénnen oder auch nur zu
wollen, ithm ging es nicht um Spekulation, sondern um Empirie und auf dieser Ebene
um Strukturelemente des alltdglich Erfahrbaren mit den daraus resultierenden Folgen.
Immerhin kann zusammen mit der Ereignisgeschichte aus der Schnittstelle der in den
Reden vorgetragenen Argumente in Umrissen auch die personliche Uberzeugung des
Thukydides erschlossen werden. Dieses ist kein unwesentlicher, aber doch nur ein As-
pekt jenseits der jeweils auf die Sachprobleme als solche bezogenen AufBerungen und
Ansichten.

Dass an dieser Stelle nicht alle relevanten Reden ausfiihrlich behandelt werden
konnen, versteht sich von selbst. Jedoch sollte auch bei ausgewdhlter Interpretation die
Grundstruktur der thukydideischen Ansichten deutlich werden. Der Melierdialog, der
auch hier nicht unberticksichtigt bleiben kann, beinhaltet zweifellos eine besonders ein-
driickliche und entlarvende Stellungnahme zur Rolle von Macht in der politischen All-
tagswelt, aber er liefert im Werk des Thukydides nicht das einzige Exempel fiir den
Umgang mit und die Beriicksichtigung von Recht und Nutzen als Faktoren im Macht-
spiel der Tagespolitik.

Schon zu Beginn des Ereignisberichtes, im Rahmen der Vorgeschichte,!'®® be-
stimmt politisches Kalkiil in rhetorischer Verschleierung die von Thukydides den

Machtfaktoren wurden in der Antike durchweg nicht erkannt oder verstanden, da die Reden in erster
Linie nach den MaBstdben rhetorischer Stilkritik beurteilt wurden. Zu Thukydides als Verfasser eines
literarischen ,Kunstwerks®, was schon bei Cicero anklingt, s. hier den kurzen Hinweis in der ,,Vorbemer-
kung*.

160 Nach den Perserkriegen mit den Siegen der Hellenen insbesondere bei Marathon (490) und Plataiai
(479) bestimmten vor allem drei Faktoren den politischen Prozess zwischen den Staaten in Griechenland,
der 50 Jahre spéter in den groBen Krieg zwischen Athen und Sparta miindete: zum einen das Ringen
zwischen Sparta und Athen als Hegemonialméchte des Peloponnesischen bzw. des Delisch-Attischen
Seebundes um Akzeptanz und Bewahrung der fithrenden Rolle unter den Hellenen sowie Sicherung und
gegebenenfalls Ausweitung ihres jeweiligen Herrschaftsbereiches, zum zweiten das Streben der kleine-
ren, gegeniiber Athen und Sparta nachrangigen Poleis nach Bewahrung von Freiheit und Unabhéngigkeit
— dies verbunden mit eigenen wirtschaftlichen Interessen insbesondere am Handel, was etwa fiir Aigina,
Megara, Korinth und dann auch Kerkyra, Mytilene und Melos vorauszusetzen oder auch nachzuweisen
ist —, und drittens innere Unruhen und Konflikte in den Poleis im Streit um die Herrschaft zwischen
Anhéngern einer Oligarchie (angefiihrt von ,,Adligen* — dAiyot) oder einer Volksherrschaft (angefiihrt
von ,,Volksfiihrern® — mpoctdrot tod dnpov) (vgl. etwa Thuk. 3,82,7). Dabei setzten die Anhénger einer
demokratischen Verfassung in der Regel auf Athen, die Anhénger einer Oligarchie eher auf Sparta. Dies
alles wirke sich zwangslaufig auch auf die Rivalitdt der beiden fiihrenden Méchte und Machtbldcke aus
und lie} den Dualismus bis zu kriegerischen Auseinandersetzungen eskalieren.

59
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

Kontrahenten zugeschriebenen Reden, welche vor der Volksversammlung in Athen ge-
halten wurden. Ausloser war ein seit langerem andauernder Konflikt zwischen Volk
und Aristokraten in Epidamnos, einer Kolonie von Kerkyra, bei dem schlieBlich die
Aristokraten aus der Stadt vertrieben wurden. Als letztere zusammen mit fremdstam-
migen Nachbarn die Epidamnier mit Raubiiberfallen zu Wasser und zu Land bekampf-
ten, baten diese zunichst ihre Mutterstadt Kerkyra um Hilfe, die ihnen jedoch versagt
wurde. Darauf wandten sie sich nunmehr an Korinth, ihrerseits Mutterstadt von
Kerkyra, das Freiwillige zur Hilfe schickte und schlieBlich eine neue Kolonie in Epi-
damnos ausrief. Dies flihrte etwa 435 zu bewatfneten Auseinandersetzungen zwischen
Korinth und Kerkyra, das seinen Einfluss und seine Interessen im westlichen Mittel-
meerraum bedroht sah und seit langerem mit Korinth aus wirtschaftlichen Griinden,
aber auch aus Griinden eigener gewachsener Machtanspriiche und diesbeziiglichen
Prestigebewusstseins rivalisierte.'®! Als schlieBlich Korinth im folgenden Jahr eine
starke Flotte fiir einen Kriegszug gegen Kerkyra riistete, bemiihte sich das bis dahin
biindnisfreie Kerkyra um einen Beistandspakt mit Athen, was Abgeordnete aus Korinth
wiederum zu verhindern suchten.!¢?

Bereits in diesem ersten von Thukydides wiedergegebenen Rededuell in der
Volksversammlung von Athen stehen Nutzen ({upeépov/Eupeépovta etc.) und Recht
(dlkaov/dkatocvvn/dwondpota etc.) im Zentrum der Argumentationen (Thuk. 1,32-
36 bzw. 1,37-43). Dabei wird das Verhiltnis der beiden Normen nicht einfach antithe-
tisch gegeneinander ausgespielt, denn ,Recht‘ kann auch ein gewichtiger Faktor in Ver-
folgung des Nutzens und somit auch ein eigener Faktor im Machtspiel sein.!®> Als ein
moralisches Kriterium vermag die Verfolgung von ,Recht* Dank und gegebenentfalls
auch niitzliche Verpflichtung bewirken, als Naturrecht steht Recht im Prinzip aber hier
auBerhalb dieser menschlichen Ordnung.'®* Aber auch umgekehrt vermag die Niitzlich-
keit einer Sache deren Rechtscharakter zu stirken oder auch erst zu begriinden. Mittels
der Reden legt Thukydides die Mehrdeutigkeit und zugleich die Moglichkeiten der In-
strumentalisierung dieser Kategorien entsprechend den Absichten der Handelnden fiir
ihre jeweiligen Ziele offen,!'®® und dies gilt auch fiir zweckdienliche Anwendung

161 Zu der alten Rivalitdt zwischen Kerkyra und Korinth, welche schon friih iiber beachtliche Flotten
verfiigten — das nach Thukydides wichtigste militdrische Machtinstrument der Zeit — und welche die erste
Seeschlacht der Griechen gegeneinander schlugen, s. Thuk. 1,13,2-5. Das auf Grund seiner Lage am
Isthmos durch Handel und Seeraub reiche Korinth war fiir Thukydides einer der grofiten Kriegstreiber
zum und im Peloponnesischen Krieg.

162 Ablauf der Ereignisse: Thuk. 1,24-31. — Epimachie zwischen Athen und Kerkyra s. Thuk. 1,31,2. —
Thuk. 1,45,1: Entsendung von 10 Schiffen Athens; Thuk. 1,50,5: 20 Schiffe in einer zweiten Expedition;
vgl. dazu IG IP 364 = ML 61: Zwei ,Kerkyra-Anleihen‘ bei den Tamiai des Athenaschatzes. — Zur Da-
tierung der Epimachie mit den folgenden zwei Flottenexpeditionen Athens, den Kallias-Dekreten und
auch dem Phidias-Prozess 434 s. TRIEBEL-SCHUBERT 1984, 355-375, die bes. 373-375 zusammenfassend
in den Vorgédngen Anzeichen eines sich deutlich aufbauenden Konfliktes zwischen Athen und Sparta
sieht, dem Athen auf verschiedene Weise vorbeugend Rechnung trug.

163 S0 argumentieren etwa die Korinther: ,,Der Vorteil folgt fast immer dort, wo man am wenigsten vom
geraden Weg weicht™ (Thuk. 1,42,2).

164 Vgl. dazu auch weiter oben zur Diskussion bei den Sophisten.

165 Ein Stilmittel besteht darin, dass in den Rede-Duellen gegebenenfalls die folgenden Argumente der
Gegenseite schon vorab hinterfragt und somit zumindest im gewéhlten Zusammenhang deren Plausibili-
tat und Giiltigkeit entkréftet werden. Thre Sachgerechtigkeit ist somit in der interessengebundenen Per-
spektive und durch den Bezug auf eine konkrete Situation von begrenzter Giiltigkeit und relativ. Dies
entspricht sophistischem Interpretationsstil, wie er in den Gerichtsreden praktiziert wurde und auch ge-
wissen Ansichten zum nomos nahekommt: Der Wertekanon an sich mag allenthalben fiir giiltig erachtet
werden, seine Umsetzung unterliegt aber im Entscheidungsfall den jeweiligen Intentionen und der Inter-
pretation. Inwieweit gegebenenfalls Anspriiche und Normen des Naturrechts, der physis mit postulierter

60
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

ethisch-moralischer Kriterien von ,gut/ehrenhaft‘ und ,schlecht/unehrenhaft*.!%® Die
Kerkyrer etwa entwerfen vor der athenischen Volksversammlung ein breites Szenario
mit Argumenten auf verschiedenen Ebenen: Ausgehend von der Behauptung, unge-
rechterweise von den Korinthern zusammen mit den Peloponnesiern angegriffen wor-
den zu sein, so dass sie um ihre Freiheit zu fiirchten hétten, verweisen sie auf alte Ver-
dienste, aber auch auf friihere eigene Erfolge zur See als zweitstirkste Flottenmacht,'®’
ferner auf den hohen Prestigegewinn fiir Athen bei Abschlus eines Biindnisses als Be-
schiitzerin fiir Hilfesuchende,'%® warnen aber auch vor den Gefahren fiir Athen bei Ver-
weigerung eines Bilindnisses und verbreiten somit kaum verhohlen Furcht vor einer un-
wiégbaren Zukunft, der gegeniiber es sich abzusichern gelte. Die drei von Thukydides
als von Natur aus die Menschen in ihrem Handeln bestimmende Motive, welche auf
den Bereich des Staates {libertragen auch kollektive Entscheidungen bestimmen, nim-
lich Furcht, Ehre und materieller Gewinn, sind bereits hier in die Rede eingeflochten.'®
Das wichtigste und verlockendste Argument der Kerkyrer besteht aber im Verweis auf
den strategischen Vorteil, den ein Biindnis zwischen dem zum westlichen Mittelmeer
hin ausgerichteten Kerkyra und Athen der attischen Polis bieten wiirde, also die Verlo-
ckung zu Machtgewinn und Weiterung der Einflusssphire.

Auch in der Gegenrede der Korinther, mit der diese die Athener von dem Biind-
nis abhalten wollen, spielt das Verhiltnis von Recht und Nutzen eine entscheidende
Rolle. Der politischen Absicht entsprechend und unter zielgerichteter Berechnung der
vorzutragenden Argumente, welche ihnen in der konkreten Lage geeignet scheinen, die
beschlussfassende Versammlung zu {iberzeugen, werden von diesen zunéchst und vor-
dergriindig rechtliche und ethische Griinde (dwoudpoata und apnri — jeweils in ver-
schiedenen Zusammenhingen und mit unterschiedlicher Wortwahl) ins Feld gefiihrt,
und zwar ebenfalls nicht ohne exemplarische Riickgriffe in das Arsenal historischer
Beispiele. Letztlich hoffen aber auch die Korinther durch besondere Betonung des

absoluter und letztlich grundlegender Geltung, in die Diskussion einbezogen werden wie etwa im Me-
lierdialog, wire jedoch jeweils im Einzelfall zu kléren.

166 Schlechtigkeit und Unehrenhaftigkeit (xoaxovpyio/xaxio bzw. odx dpeti) unterstellen die Korinther
den Kerkyrern wegen deren (fritheren) Verhaltens (Thuk. 1,37,2). Bestritten vorab von den Kerkyrern,
die stattdessen ,,Irrtum® (apaptio) fiir sich reklamieren (Thuk. 1,32,5). Kurz zuvor rechtfertigen sich die
Kerkyrer vor den Athenern damit, dass sie zuvor diesen zunichst aus weiser Uberlegung (cogpocivn)
keine Waffenhilfe geleistet hétten, was sich jetzt als ,, Torheit™ und ,,Schwiche* (dBovAia kai dcBéveia)
erweise und damit nicht als unmoralisches Handeln aus Niitzlichkeitserwédgungen (1,32,4). Mit dieser
Einlassung umgehen die Kerkyrer (Thukydides!) eine direkte Replik auf die ethisch-moralischen Einlas-
sungen der Korinther etwa im Sinne von Protagoras oder auch Prodikos, dass auch ,,gut“ und
,,bose/schlecht” keine absoluten, sondern nur relative Werte bezogen auf die Menschen darstellen.

167 GleichermaBen moralischer Apell, Anbiederung und Drohung!

168 Ein Topos in den Gefallenenreden der Athener (dmrdpror Aoyou [Epitaphioi Logoi]) und damit ein
Aspekt des Selbstbewusstseins wie der Selbstgerechtigkeit.

189S, schon oben zu Thuk. 1,75 f. und 3,82,8 mit Anm. 153-155. — Dass nach Ansicht des Thukydides
das Handeln von einzelnen Personen und Staaten als kollektive Gemeinschaft in der Politik letzlich von
denselben Motivationen bestimmt wird, also von Furcht, Ehre und materiellem Gewinn, wird unter an-
derem im Bericht iiber Alkibiades und dessen persdnliche Ambitionen einerseits (etwa Thuk. 6,15) und
den Erwartungen in der beschlussfassenden Biirgerschaft von Athen zum Eingreifen in Sizilien anderer-
seits (Thuk. 6,8; 6,19 zum Jahr 415; vgl. aber auch schon 3,86: Expedition des Laches nach Sizilien Ende
427) betont hervorgehoben. Unmittelbar zuvor hatte Thukydides bereits die Absicht der Athener, in Si-
zilien einzugreifen, mit ihrem Wunsch begriindet, die gesamte Insel zu unterwerfen: Zuwachs an Macht
und materieller Gewinn sowie die ihnen von Egesta, das in Athen um ein Biindnis nachsuchte (vgl. dazu
IG IP 11, entgegen dlterer Friihdatierung wohl aus 418/17, s. etwa ZPE 83, 1990, 38-63), vor Augen
gefiihrte Bedrohung, welche fiir Athen durch Sparta und dessen Verbindung mit Syrakus und dorischen
Stammesgenossen zu befiirchten sei, spielen offenkundig auf diese grundlegenden Motive (und Anreize)
zum Handeln an.

61
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

Nutzens fiir die Athener deren Entscheidung im Sinne der eigenen Ziele beeinflussen
zu konnen.

Sowohl eine Orientierung des Handelns am kalkuliertem Nutzen als auch an
Recht und Gerechtigkeit er6ffnet somit bereits jeweils fiir sich den Umstinden und Ab-
sichten entsprechend ein groferes Spektrum an Begriindungen und Moglichkeiten der
Rechtfertigung. Dies gilt erst recht beim Abwigen von Argumenten gegeneinander.
Dem politischen Zweck untergeordnet sind beide vorstehend behandelten Reden, die
Frage nach der absoluten ,Wahrheit* und Sachgerechtigkeit der Einlassungen spielt
keine Rolle und bleibt dem Sinn und Zweck der gestalteten Reden nach unerortert. In
der Sache stand letztlich fiir die Athener bei ihrer Entscheidung der zu erwartende gro-
Bere politisch-militdrische Nutzen im Vordergrund, auch wenn es zweier Volksver-
sammlungen bedurfte und lediglich ein Schutzvertrag abgeschlossen wurde (Thuk.
1,44).170 Der Beschluss erfolgte also nach genauerem Abwigen der Argumente, darun-
ter offenbar auch solchen, deren Plausibilitit nicht grundsétzlich als untauglich bestrit-
ten wurde, auch wenn sie letztlich fiir die Entscheidung nicht den Ausschlag gaben.

Die folgenden Ausfiihrungen des Thukydides betreffen insbesondere Kriegsur-
sachen und Kriegsaussichten unter besonderer Beriicksichtigung der Machtpotentiale
der Hauptgegner Sparta und Athen, jedoch erschopfen sich die Ausfiihrungen keines-
wegs in einem blofen Tatsachenbericht. Faktoren wie ,Recht‘, ,Verpflichtung® oder
,Volkscharakte® werden in die Argumentationen durchaus einbezogen, wenngleich die
wirtschaftlichen und militérischen Potentiale im Vordergrund des Abwiigens stehen.!”!
Unmittelbar vor dem erwarteten Einfall der Peloponnesier in Attika im Jahr 431, der
unter der Bevolkerung von Athen, und hier insbesondere den Landbesitzern, grofle Un-
ruhe wegen der drohenden Verlusten hervorrief, ldsst Thukydides in einer Rede des
Perikles, die er offenbar bewusst nur in indirekter Form widergibt, diesen dem Volk
neben strategischem Rat einen Uberblick unter anderem {iber die Staatsfinanzen und
Truppenstdrke Athens vortragen (Thuk. 2,13). Seine grundsitzliche Folgerung mit
Blick auf den Krieg lautet: ,,Am meisten im Krieg entscheiden Vernunft (yvoun) und
Uberfluss an Geld (neprovsio ypnudrov)* (Thuk. 2,13,2).172 Dabei verweist er auf den
gut gefiillten Staatsschatz auf der Akropolis mit 6000 Talenten gemiinzten Silbers so-
wie auf die weitere Verfligbarkeit {iber Gold und Silber, insbesondere aber auf die be-
deutenden jdhrlichen Beitrdge der Biindner, die sich zumeist auf 600 Talente jihrlich
beliefen (Thuk. 2,13,3).!7% Deren Zahlungen waren ein unverzichtbarer Bestandteil zur

170 Wie Thukydides vermerkt, fiel die Beschlussfassung nicht leicht, da die Athener zunéchst fiir die
Griinde, die von den Korinthern vorgebracht worden waren, ebensoviel Verstindnis hatten wie fiir die-
jenigen der Kerkyrer. Es ging also um Abwigung zwischen ,,Rechtlichem* mit eigener Bedeutung fiir
die zu treffende Entscheidung und ,Niitzlichem* im Hinblick auf pragmatische Vorteile, aber man
mochte auch bei Abwégung der Argumente und groBerer Gewichtung des Rechtlichen bei der Entschei-
dung eben darin auch den groBBeren Nutzen sehen und erwarten. Die Konstruktion eines grundsitzlichen
Gegensatzes zwischen Recht und Nutzen ist folglich zu einfach.

7l Thuk. 1,68-86: Ratsversammlung (,,Tagsatzung®) in Sparta mit den Reden der Korinther (1,68-71),
einer ,,zufallig vor Ort befindlichen* athenischen Gesandtschaft (1,73-79), des spartanischen Konigs Ar-
chidamos (1,80-86) sowie des spartanischen Ephoren Sthenelaides, der in knappen Worten zum Krieg
rit (1,86); vgl. ferner 1,120-124: eine weitere Rede der Korinther mit Befiirwortung des Kriegsbeschlus-
ses durch die Mitglieder des Peloponnesischen Bundes; 1,140-144: , Kriegsrede® des Perikles in Athen
zum entsprechenden Beschluss durch das Volk von Athen. — Zum Vergleich der Reden des Archidamos,
der Rede der Korinther vor der Versammlung des Peloponnesischen Bundes und der Kriegsrede des
Perikles s. die eingehende, textnahe Interpretation von STRASBURGER 1968/1, 457-464; ebd. 465 zu einer
weiteren Antithese in dreifacher Perspektive.

172 Vgl. hierzu auch Hermokrates vor den Syrakusanern: ,,An Gold und Silber besitzen sie [sc. die Athe-
ner] iiberreichlich, wodurch der Krieg wie auch anderes besonderen Nutzen zieht™ (Thuk. 6,34,2).

173 1 Talent entspricht etwa 26 kg (Silber). — Bei der ersten Schatzung wohl im Friihjahr 477, derjenigen
des Aristeides, soll die Gesamtsumme der Zahlungen in die Kasse des Seebundes, die umgelegt wurde,

62
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

Gewdihrleistung der Sicherheit gegeniiber Persien, aber zunehmend auch und vor allem
zur Aufrechterhaltung der Herrschaft im Seebund.

Die Interpretation der Tributlisten ist aufschlussreich, eroéffnet aber im Detail
ein eigenes und nicht wenig problematisches Forschungsfeld. In unserem Zusammen-
hang ist insbesondere von Belang zu kldren, wann genauer und ob vielleicht das viel
diskutierte ,Miinzdekret® bzw. ,Standarddekret’ (,Coinage Decree‘ bzw. ,Standards
Decree‘) (ML 45; IG I 1453)!7* und das Kleiniasdekret (ML 46; 1G I? 34) in das zeit-
liche Umfeld des Thoudipposdekretes (s. dazu weiter unten mit Anm. 206) zu datieren
sind, also eventuell um 425/424. Wegen der (deutlich? angeblich?) imperialistischen,
auf Bewahrung und Ausdehnung der Macht Athens abzielenden Tendenz und des ent-
sprechenden Sprachstils des in der Ekklesie gefassten Beschlusses zur Vereinheitli-
chung von Miinzen, Maf3en und Gewichten nach Athenischem Standard im Bereich des
Seebundes hatte die frithe Forschung das ,Miinzdekret‘ und mit ihm das ihm nahe ste-
hende Kleiniasdekret zunéchst in engerem zeitlichen Zusammenhang mit einer zuneh-
mend rigideren Politik Athens gegen ihre Biindner nach Beginn des Peloponnesischen
Krieges und dem Tod des Perikles verortet, als insbesondere der radikale Kleon zum
einflussreichen Demagogen und Volksfiihrer aufstieg, jedoch wurde dann der zeitliche
Ansatz auf Grund von formalen epigraphischen Beobachtungen zunichst zuriickverlegt
auf die Jahre zwischen etwa 450-446 (448/447) in Verbindung mit der Einfithrung der
Tributlisten. Diese jedoch erwiesen sich letztlich als nicht durchschlagend, so dass man
iiberwiegend zur ilteren Datierung zuriickkehrte.!”

Einen weithin akzeptierten terminus ante quem lieferten zwei Textzeilen in den
erstmals im Friihjahr 414 aufgefiihrten ,Vogeln® (Ornithes/Aves) des Aristophanes,
welche zumindest als Anspielung auf das ,,A(thenian) S(tandards) D(ecree) interpre-
tiert wurden, jedoch wurde und wird aktuell dieser Bezug nicht zuletzt angesichts einer
problematischen und letztlich nicht iiberzeugenden Textemendation aus der Mitte des
19. Jahrhunderts von ymeiopact (,,Gesetze™) zu vopicpoot (,,Miinzen*) in den , Vogeln®

460 Talente betragen haben, die dann aber Perikles bereits um ein Drittel erhohte (Thuk. 1,96,2; Plut.,
Arist. 24,2 f.). GemdB dem Thoudipposdekret 425/424 hatten sich die Forderungen an die Biindner auf
etwa 1460-1500 Talente pro Jahr erhdht, unabhingig davon, ob sie auch tatsdchlich beglichen wurden.
Allerdings sind die Zahlen in der Forschung ebenso umstritten wie die Einschitzung einer im Verlauf
des Peloponnesischen Krieges zunehmend grofieren Bedeutung von weiteren Einnahmen des Staates
(mpdoodor) etwa aus Bodenschitzen, Steuern und Zollen gegeniiber den geleisteten Tributen.— Vgl. auch
die folgende Anm.

174 Zur ilteren Forschungsgeschichte s. insbesondere ERXLEBEN 1971 (dazu auch seine detailierten
Sachanalysen im Archiv fiir Papyrusforschung 19, 1969, 91-139, und 20, 1970, 66-132); ML 1971, 114-
117; FIGUEIRA 1998, bes. 431 ff.; SAMONS 2000, 330-332. Neuere Ubersichten siche u. a. KALLET 2001,
218-226; HATZOPOULOS 2013/2014, 251-256 (Forschungsdiskussion); LAZAR 2024 (in der Einleitung)
oder PSOMA 2024, 270-282 (mit ausfiihrlicher Bibliographie). Einige weitere Angaben im Folgenden.
175 Grund war eine recht heftig gefiihrte Diskussion um das dreigestrichene Sigma in den Inschriften, das
wohl ab 446 von einem viergestrichenen Sigma — vermeintlich konsequent — abgelost wurde, zumal seit-
dem das viergestrichene Sigma durchgéngig in den Tributlisten Verwendung fand und nach damaligem
Kenntnisstand wohl auch durchweg in den weiteren attischen Inschriften. Da das erwéhnte ,Miinzdekret
das dreigestrichene Sigma aufweist, folgte daraus seine Frithdatierung, s. etwa Merritt (ATL 11 6364)
oder ML 45. Nicht alle wollten aber diese akzeptieren wie insbesondere nicht MATTINGLY 1961 und
ders. in weiteren Beitrdgen. SchlieBlich konnten aber CHAMBERS ET ALIl 1990 nachweisen, dass das drei-
gestrichene Sigma noch im Vertrag zwischen Athen und Segesta 418/417 epigraphischer Bestandteil
war, so dass einer Riickkehr zur urspriinglichen Datierung kein formales Argument mehr entgegenstand.
Seither entsprach diese fiir die Einschédtzung der Biindnispolitik Athens und ihrer Entwicklung wichtige
Datierungsfrage bis vor wenigen Jahren der herrschenden Ansicht in der Forschung, vgl. etwa WELWEI
1996, 88, HILDEBRANDT 2007 (mit gegenteiligen Auffassungen ebd. 91 Anm. 8), RHODES 2008 mit Lit.
in Anm. 1 f., RHODES 22010, 46, 50, 92 f. — Siche auch weiter oben im ,,Problemauftiss* zur Frage einer
nimperialen“ oder auch ,,imperialistischen® Politik des Perikles in Abgrenzung von seinen Nachfolgern
als Tpootdton Tod dnpov wie Kleon.

63
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

hinterfragt und die Textstelle bei Aristophanes von den Aussagen im ,Miinzdekret*® ge-
schieden.!”® Zudem wird in neuerer Sicht die Ansicht von einer imperialistischen Inter-
pretation des Dekrets zunehmend weniger geteilt und das Dekret vornehmlich unter
O0konomischen und steuerpolitischen Zielsetzungen als praktische Mafinahme zur Op-
timierung und Vereinfachung technischer Vorgédnge im Zuge der Steuererhebung ver-
standen. Zahlungen in die Kasse des Seebundes sollten entweder in attischen Miinzen
erfolgen oder in Miinzen, die auf den attischen Standard umgerechnet wurden. Ein Ver-
bot fiir die Verbiindeten, eigene, also einheimische Miinzen zu prégen, l4sst sich aber
aus den Miinzfunden und Befunden nicht erkennen, in mehreren Poleis endete die lo-
kale Miinzpragung wegen wirtschaftlicher Interessen bereits ab etwa 465, andere prag-
ten weiter nach eigenen Standards oder wechselten aus politischen Griinden zu dritten
Standards. Gefordert wurde von Athen die Zahlung von Abgaben entweder in attischen
Miinzen oder solchen, die auf attischem Standard umgerechnet wurden. Aktuell werden
die Regulierungen im ,Miinzdekret* etwa von S. Psoma insbesondere wegen der Er-
wiahnung von vier Distrikten sowie von Gewichten und Maf3en zeitlich eher in Zusam-
menhang mit der wegen des Finanzbedarfs Athens nach dem Verlust von Decelea fiir
wenige Jahre eingefiihrten 5%igen Steuer (éwootr|) im Herbst 413 in Verbindung ge-
bracht (Thuk. 7,28,4; vgl. Xen. Hell. 1,3,9).!7” Ob das praktische Interesse das politisch-
ideologische vollig ausschlief3t, bleibe dahingestellt.

Schon zu Beginn des Peloponnesischen Krieges hatten die Athener beschlossen,
eine militdrische Notreserve dauerhaft bereitzuhalten und dazu 1000 Talente Silber auf
der Akropolis zu bewahren unter Androhung der Todesstrafe bei unsachgeméaBer Ver-
wendung (Thuk. 2,24,1-2). Zugegriffen wurde auf diese ,eiserne Reserve® in der Tat
erst nach der sizilischen Katastrophe (Thuk. 8,15,1). Im Gegenschluss und aus verschie-
denen Hinweise wird deutlich, dass zur Bewahrung von obvauig und Sicherung der
apyn Athens gewaltige Summen notwendig waren, um die enormen Kosten fiir den
Unterhalt der Flotte, die stiindig im Einsatz war,'!”® aber auch fiir Bauten, Feste, Siche-
rung von Stiitzpunkten usw. zu stemmen. Zum Jahr 428/7 berichtet Thukydides (3,17)
iiber die Anzahl an bemannten Schiffen sowie Kosten fiir die Mannschaften, dazu iiber
die Kosten fiir die Gepanzerten vor Poteidaia. In demselben Jahr wurden erstmals eine
»Reichen-Steuer (eicpopa) in Héhe von 200 Talenten erhoben und dazu Schiffe zu
den Verbiindeten gesandt, um Sonderzahlungen einzutreiben (Thuk. 3,19). Einnahmen

176 Aristoph., Orn. 1040 f. Dazu aus numismatischer Sicht zuletzt ausfiihrlich PSoMA 2024 mit weiterer
Literatur, vgl. bes. 263 f.: ,,[...] there is no need at all to “correct” the text of Aristophanes and to detect
an allusion to 1G I* 1453, Dies wird zu Recht aktuell weithin akzeptiert, s. schon ML 45 p. 114.

177 PSOMA 2024, 264 ,,... we can propose a date for the decree introducing regulations for the payment
of the eikoste almost simultaneously with the introduction of the eikoste in late summer / early autumn
of 413 BC*, dies unabhingig von der Mdglichkeit, dass es ein eigenes ,,Miinzdekret* gegeben hat, vgl.
auch KALLET 2001, 218; LAZAR 2024, 90-92 zum Datum der Beschlussfassung iiber die Einfithrung der
gwcootn], nach MALTESE 2021, 15 ff. erfolgte diese zwischen 421 und 418. Die angeblich zwangsweise
Vereinheitlichung der Miinzstandards im Seebund auf die ,,Eulen* (Tetradrachmen und andere) Athens
mit Verbot fiir verbiindete Stidte, eigene Miinzen zu prigen, vermogen die geborgenen Miinzschitze
nicht zu bestétigen: ,,One cannot make a study of the numismatic circulation of owls without owls*
(PSOMA 2024, 238). Das ,,Standard-Dekret” belegt ihrer Meinung nach eine rein technische finanzielle
MaBnahme zur Vereinheitlichung der Steuererhebung im Seebund, welche nicht mit athenischem Impe-
rialismus in Verbindung gebracht werden kann. Vgl. auch FIGUEIRA 1998, 259-295 mit dem Schluss,
dass die Verbiindeten Athens ihren phoros zwar in attischen Miinzen zu entrichten hatten, dass dies aber
aus praktischen Griinden erfolgte anstelle von Abgaben in lokaler Wéahrung. Gegen die Interpretation des
Standarddekrets als Anzeichen verstarkter imperialister Tendenzen in Athen sprechen sich auch SAMONS
2000, 330-332 und KALLET 2001, 205-226 aus.

178 MEIER 1993, 297 f. errechnete fiir die Zeit vor Mitte des 5. Jhs. fiir eine Flotte von hundert Schiffen,
die sechs Monate im Dienst war, Lohnkosten von 300 Talenten. Damit war natiirlich nur ein Teil des
gesamten Aufwandes fiir die Flotte gedeckt.

64
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

aus den Tributen und aus den eigenen Laureion-Silbergruben reichten vor allem in
Kriegszeiten nicht aus. RegelmaBige Sonderabgaben fiir die Biirger Athens hatte Peri-
kles zwar verworfen (Thuk. 1,141,5), aber ,freiwillige* Abgaben als Beitrag zur Finan-
zierung der Staatskasse in Notzeiten (ypnuatov énidocelg) scheinen an die Stelle getre-
ten zu sein. Bereits in der ,Archdologie‘ und dann im weiteren Bericht des Thukydides
wird wiederholt auf den Zusammenhang zwischen militérischer, besonders maritimer
Macht und finanziellen Ressourcen verwiesen, was beides vorrangig zur Herrschaft be-
fahige und diese sichere (s. etwa Thuk. 1,2,2; 1,15,1; 1,80,3 f.; 2,13,2-5; 4,108,1
usw.),'” und schon vor Kriegsbeginn stellt Archidamos, Koénig von Sparta, fest: ,,Der
Krieg ist nicht so sehr Sache der Waffen als des Geldes* (Thuk. 1,83,2).!8°

Den Abschluss dieses thematischen Abschnitts bilden der Bericht des Thukydi-
des iiber die Bestattung der ersten Toten in Athen mit der ,,Gefallenenrede* (Epitaphios)
des Perikles (Thuk. 2,34-46) und die ,,Trostrede* desselben vor dem athenischen Volk,
mit welcher er versuchte, den Athenern, die auf Grund der wiederholten Verwiistung
Attikas durch die Peloponnesier und des Ausbruchs der Seuche in der Stadt Athen mit
vielen Toten niedergeschlagen und kriegsmiide waren, neue Zuversicht und Mut einzu-
fl6Ben und sie so zur Fortsetzung des Krieges zu bewegen (Thuk. 2,60-64). Im Zentrum
dieser Rede stehen erneut der Verweis auf die Macht (§ovapic'®') Athens zu Land und
vor allem zur See sowie seine Ehrenstellung (tyun) aufgrund der Herrschaft (apyn) ins-
besondere unter den Hellenen, deren Verlust bei Friedensschluss zusammen mit dem-
jenigen der eigenen Freiheit drohe: ,,Glaubt nicht, es ginge in diesem Kampf nur um
das eine, nicht Knechte zu werden statt frei, sondern euch drohen auch der Verlust eures
Reiches und die Gefahr des Hasses, der euch aus der Herrschaft erwuchs [...] die Herr-
schaft, die ihr {ibt, ist jetzt schon Tyrannis; sie aufzurichten, mag ungerecht sein, sie
aufzugeben, ist gefihrlich (Thuk. 2,63,1 f.; vgl. 1,76,1 zu Sparta).*“!®? Die Argumenta-
tion ist komplex. In verschiedener Wortwahl flieBen wiederum die mafligebenden Hand-
lungsimpulse, ndmlich Furcht, Ehre und Gewinn, in die Argumentation ein. Wie
Thukydides mehrfach — und zweifellos zustimmend — darlegt, verteidigen die Athener
thre Herrschaft und Macht sowie die damit verbundene Ehrenstellung als ,,gerecht®.

179 Diesbeziigliche Hinweise in den Reden des Perikles s.etwa Thuk. 1,141,5; 1,142,1 f,; 1,143,1 . (mit
Verweis auf den Vorzug von Biirgern (Metoiken) als Ruderer gegeniiber Soldnern), vgl. KALLET-MARX
1993, 80 ft.

180 Eine umfassende Analyse der finanziellen Ressourcen zur Zeit des Archidamischen Krieges nach den
Hinweisen bei Thukydides und unter Einbeziehung weiterer literarischer und epigraphischer Quellen hat
KALLET-MARX 1993 vorgelegt, s. dazu (Rez.) J. ENGELS, Gnomon 69, 1997, 230-235, der mit Kallet-
Marx die Angaben in der Rede des Perikles des Jahres 431 iiber die jéhrlichen Einkiinfte Athens, die
iiberwiegend von den Biindnern geleistet werden, und den damaligen Bestand an Geldmitteln und Ver-
mogenswerten des Staates (Thuk. 2,13,3-5) flir zutreffend hélt, aber im Gegensatz zu Kallet mit einer
finanziellen Krise Athens am Ende des Archidamischen Krieges rechnet, was den Friedensschluss 421
beforderte. — Im Hinblick auch auf die spétere Zeit unter anderem KALLET 2001.

181 Thuk. 2,62,3; 2,64,3 — Dabei liegt der Schwerpunkt auf der gegenseitigen Verrechnung der Macht-
mittel (militdrische, wirtschaftliche, Eigenheiten der Volkscharaktere [insbesondere Unterschiede zwi-
schen Spartanern und Athenern, die in verschiedenen Reden direkt oder indirekt thematisiert werden, s.
auch explizit Thuk. 8,96,5 im direkten Urteil des Historikers] usw.). Diese begriinden und sichern gleich-
ermaflen ,Herrschaft® wie ,Ansehen® und ,Ehre‘ als immaterielle Folgen. — Anzumerken ist, dass der
griechische Begriff der dOvayug nur bedingt unserem umfassenderen Verstandnis von ,Macht® entspricht.
Dies gilt auch fiir den in dhnlichem Zusammenhang benutzten Begriff der ioy0g (,,Kraft/Stirke®), vgl.
etwa Thuk. 1,15,1. An anderer Stelle wihlt Thukydides das Wort é£ovaia, so etwa 3,45.4.

182 Vgl. dhnlich in der Rede des Kleon anlésslich der Diskussion und des Beschlusses der Ekklesie iiber
Mytilene: ,,Ihr wollt nicht sehen, dass ihr eure Herrschaft (dpyn) iibt als eine Tyrannis (tupavvic) tiber
hintehiltige und widerwillige Untertanen (npog énipoviedovtag antovg Kol dkovtag apyopévoug) [...])«
(Thuk. 3,37,2). Erneut spielt der Rekurs auf dOvapig und ioydg in der Argumentation eine entscheidende
Rolle, vgl. Thuk. 3,39,2 f.

65
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

Macht, Ansehen und Vorrang in Form von Herrschaft sind nicht von vornherein
schlecht, denn Macht ist als solche gleichsam neutral und im zwischenmenschlichen
und politischen Bereich als Ordnungsprinzip eine notwendige und allgegenwiértige Er-
scheinung. Aber konkurrierendes Streben erzeugt naturgeméaf auch Neid (¢06vog) und
Feindschaft (&y0oc) gegeniiber dem Michtigen.

Erwerb, Form und Ausiibung von Herrschaft und Macht unterliegen nach
Thukydides jedoch weiteren, eigenen Prinzipien, unabhéingig von der als solcher und
an sich wertfreien Macht. Hierzu zdhlen durchaus ethische Motive wie etwa Gerechtig-
keit und MaBhalten, aber auch die sich aus den Zwéngen des Erhalts derselben erge-
benden Konsequenzen, die mehr oder weniger notwendig verbunden sind mit Streben
nach Mehrung. Der aus der einmal erworbenen Machtstellung gleichsam als natiirliche
Folge resultierende Zwang und Wille zur Bewahrung derselben hat zur Folge, dass der
Charakter einer einmal erworbenen Herrschaft gegeniiber den Erfordernissen ihrer Be-
wahrung zweitrangig ist, will man nicht Herrschaft und Ehrenstellung mit den damit
verbundenen materiellen Vorteilen aufs Spiel setzen. Einmal im Besitz der Herrschaft,
spielen Erwerb und Ausiibung derselben — mdgen sie auch ungerecht (&ducov) erworben
sein oder so eingeschitzt werden — keine Rolle gegeniiber den aktuellen Anforderungen
und der Notwendigkeit der Macht- und Herrschaftssicherung. Damit entscheidet das
Handeln letztlich der Aspekt des (kalkulierbaren) Nutzens. Im Selbstverstidndnis der
Athener wird durch die Charakterisierung der Herrschaft Athens als Tyrannis — und
damit als duBerster Form einer Gewaltherrschaft — diese zwar einerseits der Vorherr-
schaft, welche durch den verantwortlichen Sieg {iber die Perser als legitim erworben
gilt, gegeniibergestellt, jedoch spielt dies wie auch ein moglicherweise kritisierter un-
gerechter Erwerb oder auch eine weitere Ausweitung der Herrschaft gegeniiber den Er-
fordernissen des Erhalts derselben allenfalls eine untergeordnete Rolle. Form und Prak-
tizierung von Macht sind verbunden mit eigenen Prinzipien und Motiven, die nicht
wertlos sind, aber doch hinter Niitzlichkeitserwégungen zuriickstehen oder in diese ein-
bezogen werden miissen.'®* Mit Wiirdigung des Perikles setzt Thukydides dann in sei-
nem Bericht eine Zisur (2,65 f.).!%

Probleme, welche der Krieg forzeugend schuf, beherrschen den weiteren Ablauf
der berichteten Ereignisse. Dabei riicken neben der Darlegung der allgemeinen Verwil-
derung der Sitten vor allem die kleineren, auf ihre Autonomie bedachten Staaten in den
Blick. Das Schicksal dieser teils neutralen, teils in die konkurrierenden Biindnisse von
Athen (Seebund) und Sparta (Peloponnesischer Bund) einbezogenen Poleis, die mehr
oder weniger freiwillig zwischen die Miihlen der GroBmaéchte gerieten, erweist sich in
der Sicht des Thukydides als besonders aufschlussreich, um die tieferen Grundlagen
des politischen Machtspiels bloBzulegen. In diesem Ringen um Machtgewinn und po-
litischen Einfluss spielt einmal mehr auch die zweckgerichtete Instrumentalisierung
von Normen, die in den verschiedenen Reden zum Ausdruck kommt, eine wichtige

183 WOODHEAD 1970, 27 fasst seine Position, die er im Folgenden niher ausfiihren will, wie folgt zusam-
men: ,,The points which I have tried to stress further exemplified: power described and illustrated as the
object of effort, held and retained by those who have it, envied and hated by those who do not have it,
but in itself characterless and without moral content.*

134 Von Thukydides lange nach dem Tod des Perikles (Herbst 429) und auch nach dem Ende des Krieges
verfasst. Der ,Held‘ Perikles ist nach Will (und anderen, s. etwa HERTER 1968, 370 f.) Dreh- und Angel-
punkt des thukydideischen Werkes, allerdings entlarvt er eine idealistische Zuschreibung von dessen
Rolle in der Politik seiner Zeit (etwa 460-429) als unzutreffend, indem er in ihm einen demagogischen
und aggressiven Politiker erkennt, der in der Tagespolitik mit seinen adligen Rivalen und dann auch mit
dem Volk um personlichen Einfluss stritt, vgl. WILL 2003, 282-318. Dass der ,Redner® Perikles bei
Thukydides nie einen direkten Widerpart hat, diirfte nicht ohne Grund vom Historiker so entschieden
worden sein.

66
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

Rolle. Dies gilt fiir den Konflikt um Plataiai in Folge der Bedrohung ihres Gebietes
durch Sparta im Verbund mit den Peloponnesiern und Thebanern — letztere Nachbarn
und Hauptfeinde (£y0iotot) der Plataier — als auch fiir den nahezu parallel verlaufenden
Konflikt um Mytilene in Folge des dortigen Aufstandes und der Abfallbemiihungen von
Athen und dem Seebund, schlieflich gilt dies vor allem fiir die Auseinandersetzung
Athens mit Melos, einer eigentlich eher unbedeutenden Insel, deren Schicksal im Zuge
der Abfallbestrebungen von Athen gleichsam als exemplarisch fiir politisches Verhal-
ten in einer Konfliktsitation eindrucksvoll vor Augen gefiihrt wird.

Aufschlussreich hinsichtlich der politischen Rhetorik sind bereits die von
Thukydides gestalteten Reden, welche von den Parteien im Konflikt um Plataia so oder
so dhnlich der Lage und den Absichten entsprechend gehalten wurden beziehungsweise
gehalten worden sein sollen.

Im Sommer 429 wurde Plataia von den Peloponnesiern und ihren Verbiindeten
unter Fithrung des spartanischen Konigs Archidamos belagert (Thuk. 2,71-78), wobei
die versprochene militirische Hilfe von Athen ausblieb. Zwei Jahre spéter kapitulierte
nach einem im Winter 428/427 nur teilweise gegliickten Ausbruchsversuch (Thuk.
3,20-24) die ausgehungerte Stadt und wurde praktisch vernichtet. Auf die verschiede-
nen Reden der Parteien, insbesondere diejenigen der Plataier und des Archidamos im
Feldlager angesichts der Verwiistung des Landes und Belagerung der Stadt (Thuk. 2,71
f.) sowie der Plataier nach Ubergabe ihrer Stadt in Sparta mit der Gegenrede der The-
baner (Thuk. 3,53-59 bzw.3,61-67) soll hier zwar nicht im Detail nachgegangen wer-
den, aber einige der vorgetragenen Argumente sind doch aufschlussreich hinsichtlich
des Wertekanons, der aus zweckdienlichen Griinden bemiiht wird. Nicht ohne Pathos
verweisen die Plataier zunichst auf das aktuell ungerechte und unwiirdige Verhalten
der Spartaner (00 dikaia o0d° G&wa) ob ihres eigenen bewiesenen Mutes und Kampfes-
eifers im Krieg gegen die Perser (Schlacht von Plataia im Jahr 479), wofiir thnen vom
damaligen Heerfiihrer und spartanischen Konig Pausanias bei dessen Opfer fiir Zeus,
den ,,Befreier “, Besitz des Landes und Freiheit sowie Schutz vor ungerechtem Angriff
zugesichert worden seien. Mit Bezug auf die Schwurgétter werden diese als ein auch
die Spartaner verpflichtendes Element in die Argumentation einbezogen (Thuk. 2,71 f.;
vgl. auch spéter Thuk. 3,58,1: ,,um der Gotter willen®). In seiner kurzen Antwort fordert
Archidamos von den Plataiern zumindest Neutralitit, wozu diese sich jedoch nicht ver-
pflichten wollen. Nach Ubergabe der Stadt stellen die Plataier in ihrer Rede in Sparta
erneut vor allem das Prinzip der Gerechtigkeit als eingeforderten Mal3stab des Handelns
in den Vordergrund und appellieren mit schmeichelnden Worten an den Gerechtigkeits-
sinn der Spartaner, einen Ruf, den diese bei falschem Beschluss zusammen mit ihrer
Ehrenstellung unter den Hellenen zu verlieren hétten (Thuk. 3,53,1f.). Aktuellem Nut-
zen das Recht (nach Interpretation der Plataier) zu unterstellen, wiirde die Position
Spartas in Hellas als Hiiterin der Wahrheit untergraben (Thuk. 3,56,2f.).!%° Wie schon
zuvor, erfolgt auch hier der Riickgriff auf die Geschichte und daraus abgeleitete Ver-
pflichtungen mit emotionaler Betonung der eigenen Leistung im Krieg gegen die Per-
ser, aber auch der Hinweis auf die geleistete Hilfe fiir die Spartaner beim Helotenauf-
stand, aber es binde sie andererseits auch die eingegangenen Verpflichtungen gegen-
iiber Athen. Rechtliche und moralische Griinde werden gleichermalen ins Feld gefiihrt:
~Erwigt, dass ihr jetzt bei den meisten der Hellenen als Muster der Rechtlichkeit geltet
[...]. Einen furchtbaren Eindruck wird es machen, dass die Spartaner Plataia zerstoren,
dass die Viter auf dem Dreiful in Delphi die Stadt wegen ihres Heldentums

185 Thuk. 3,56,3: ,,Denn wenn ihr nach eurem heutigen Nutzen und ihrem [sc. der Thebaner] Hass das
Recht bemessen wollt, so werdet ihr nicht als unbestechliche Richter der Wahrheit dastehn, sondern als
Diener eures Vorteils.

67
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

einschrieben und ihr sie mit all ihren Hausern — um der Thebaner willen — austilgen
wollt“ (Thuk. 3,57,1-3).13¢

Auf die Gegenrede der Thebaner in Sparta sei nur kurz eingegangen. Sie zielt
auf Widerlegung und Berichtigung der Ausfiihrungen der Plataier sowie auf eigene
Rechtfertigung ihres Verhaltens: Herausgestellt wird auf der einen Seite die freiwillige
Parteinahme der Plataier fiir Athen, ,,den Unterdriicker von Hellas“ (Thuk. 3,63,3),'%’
auf der anderen Seite die erzwungene (!) Parteinahme Thebens fiir die Barbaren im
Perserkrieg als unabédnderlichen Grund, was fiir eine rechtliche Beurteilung entschei-
dend sei (Thuk. 3,61-64).'®® Im Folgenden erheben die Thebaner Anklage gegen das
Verhalten der Plataier, indem sie den Spiel3, bezogen auf rechtliches Verhalten, nun-
mehr zu ithrem eigenen Nutzen umdrehen. In den Mittelpunkt riicken folglich Ausdeu-
tung und Inanspruchnahme von ,Recht® in jeweils zweckdienlichen Zusammenhin-
gen.'®?

Im Ergebnis setzen sich die Thebaner durch. Thukydides folgert aus dem Ent-
schluss zur Hinrichtung von {iber 200 Plataiern und 25 mitangeklagten Athenern sowie
der Versklavung der Frauen und Zerstorung der Stadt: ,,Das Land zogen sie ein und
verpachteten es auf zehn Jahre. Den Nutzen hatten die Thebaner. Wie ja wohl iiberhaupt
die Spartaner mit den Plataiern so schroff verfuhren um Thebens willen, von dem sie
sich Beistand versprachen fiir den damals voll entwickelten Krieg* (Thuk. 3, 68,4 f.).
Letztlich entscheidend fiir den Beschluss der Spartaner war demnach auch hier das
Machtkalkiil. Einmal mehr zeigten die Ereignisse, wie stark die grundlegenden Interes-
sen und das Handeln der GroBméchte von den weniger bedeutenden, selbstindigen
Poleis und deren Politik beeinflusst werden konnten und dass sie auch in deren auflen-
wie innenpolitische Konflikte hineingezogen wurden oder sich aber auch nicht ohne
eigenes Machtkalkiil bereitwillig hineinziehen lie3en.

Dass sich nach Ansicht des Historikers die im Konflikt um Plataia von Thuky-
dides aufgezeigten interessengebundenen, an dulere Vorteile orienden Motive Spartas
bei dessen Entscheidung im Konflikt zwischen Plataia und Theben nicht auf diesen
Einzelfall beschrinken, sondern generellen Prinzipien politischen Handelns folgen,
verdeutlichen die von Thukydides im Folgenden besonders eindriicklich vor Augen ge-
fiihrten Auseinandersetzungen der mit Sparta rivalisierenden anderen griechischen

18 Bemerkenswert ist die teilweise spitzfindige, an sophistische Redekunst erinnernde Beweisfiithrung
der Plataier (so etwa deutlich 3,54,2), die aber auch eine versteckte Warnung an die Spartaner enthilt im
Hinblick auf den moglichen Verlust an Vertrauen bei anderen Poleis. Eigentliches Angriffsziel in der
Rede sind aber die Thebaner.

187 Spéiter heiBt es bei den Einlassungen der Thebaner, die Plataier hitten die Athener wegen angeblich
(1) erlittener Gewalt in ihr Land gerufen und wiirden nun ihre Gehilfen bei der Unterdriickung anderer.
Aber ,,euer einstiges Heldentum, wie ihr’s nennt, kam nicht aus euch selbst, das habt ihr jetzt bewiesen;
wohin aber eure Natur (pvoig/physis!) schon immer zielte, das trat zutage: ihr gingt mit den Athenern,
die den Weg des Unrechts einschlugen." (Thuk. 3,64,4).

138 Dabei verweisen sie auf die innere Ordnung, welche zeitweise bei ihnen geherrscht habe, nimlich
wweder eine gesetzliche Adelsherrschaft noch eine solche des Volkes, sondern was Gesetz und weiser
Ordnung am entferntesten steht und am ndchsten der Tyrannis: wenige Mdnner besafsen alle Gewalt im
Staat.* Demnach sei die Stadt nicht Herr ihrer selbst gewesen und insoweit auch nicht fiir schuldig zu
sprechen (!) (Thuk. 3,62,3-5), erneut eine von Thukydides bewusst formulierte argumentative Spitzfin-
digkeit. Spater habe man sich aber gegen Athens Machtanspriiche gestellt und Boiotien befreit gegen
Athens Angriff und dessen Versuch, ganz Hellas in seinen Herrschaftsbereich einzugliedern. Dies konnte
aber abgewehrt werden, wobei die Thebaner ausdriicklich auf den sogenannten ,,1. Peloponnesischen
Krieg™ und den Sieg der Boiotier gegen Athen in der Schlacht von Koroneia im Jahr 447 verweisen.

189 Bemiiht wird neben dem menschlichen Gesetz auch das géttliche, welches den Thebanern die Rache
erlaubte. Nicht nur im vorliegenden Zusammenhang wird von Thukydides die Ambivalenz von Recht
und die Moglichkeit der Instrumentalisierung dieser Norm als Begriindung im (politischen) Handeln
deutlich vor Augen gefiihrt.

68
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

GroBmacht Athen mit und um Mytilene und Melos. Sie entlarven unverschleiert Rolle
und Bedeutung von ,Macht* im und fiir das politische Denken und Verhalten von Staa-
ten und ihrer Reprasentanten.

Im Sommer 428 rebellierten Mytilene, eine urspriingliche dorische Pflanzstadt,
und mit ihr ganz Lesbos auBBer Methymna gegen Athen und der Mitgliedschaft im See-
bund (Thuk. 3,2-6). Der Abfall erfolgte in der Annahme eines aktuell militérisch ge-
schwichten Athens in Folge des dritten Einfalls der Peloponnesier nach Attika und der
Not in der Stadt Athen wegen der im Vorjahr ausgebrochenen und weiter grassierenden
Seuche (Thuk. 2,47-54). Bekanntlich waren Chios, Lesbos und Kerkyra zunichst die
einzigen Mitglieder des Seebundes, welche Schiffe, aber keine Fulltruppen stellten und
auch keine finanziellen Beitrage leisteten (Thuk. 1,19; 2,9,5). Neben Mytilene wurden
auf Lesbos drei weitere Poleis von Oligarchien regiert (Thuk. 3,27,3; 39,6; 47,2 f.), und
wohl nur in Methymna bestand eine Volksherrschaft.!”® Offenbar fiirchtete Mytilene
um seine Autonomie.'”! In einer Rede in Olympia rechtfertigen sich die Mytilener we-
gen ihres (nicht von allen geteilten) Abfalls und bemiihen sich um ein Biindnis mit
Sparta (Thuk. 3,9-14). Das ganze Arsenal zweckdienlicher Griinde wird aufgefahren
und im Hinblick auf den erstrebten Erfolg zurechtgeriickt. Bezug genommen wird auf
Recht, Biindnistreue unter Gleichberechtigten, Freiheit, Nutzen, Furcht, Schutz der
Gotter (Zeus), Befreier-Ideologie und Ehre, insbesondere hervorgehoben wird aber der
materielle Gewinn flir Athen, den es im Falle einer Niederlage von Mytilene zu Lasten
der Spartaner zu bedenken gelte: ,,Der Krieg entscheidet sich ja nicht in Attika, wie
man meinen konnte, sondern er geht um das, was Athen Gewinn bringt; er geht um die
Einkiinfte, welche von den Verbiindeten eingehen [...]* (3,13,5). Als nach dem Fall
von Mytilene im Jahr 427 in Athen iiber das Schicksal der Stadt beraten wurde, erfolgte
zunichst der Beschluss, die Stadt samt ihrer Bevolkerung zu vernichten, ein Beschluss,
den man dann aber wieder bereute, so dass unverziiglich eine erneute Beratung in der
Ekklesie angesetzt wurde (Thuk. 3,35 f.).!%> Thukydides lisst in dieser Versammlung
zwel Redner unterschiedlichen Charakters zu Wort kommen, um die Argumente fiir ein
als sachgerecht erachtetes Vorgehen offenzulegen und abzuwégen. Gestaltet ist dies im
Rededuell zwischen Kleon und Diodotos (Thuk. 3,37-48).'3 Thukydides charakteri-
siert Kleon, der nachdriicklich den alten Beschluss verteidigt, als einflussreichsten so-
wie ,gewalttitigsten Birger* (fioototog t@v moltdv) und Demagogen (Thuk.
3,36,6), der unverholen Athens Herrschaft als ,, Tyrannis“ charakterisiert, die nur mit

190 HCT 11 252; LEGON 1968, 200 mit Anm. 2. — Legon sieht eine gewisse Parallele zwischen den Ereig-
nissen um Mytilene und Megara im Jahr 424, indem die Hegemonialméchte Einfluss auf die Verfas-
sungsstrukturen in den nachrangigen Poleis nahmen: In Mytilene Athen zugunsten der Demokraten, in
Megara Sparta zugunsten der Oligarchen, wobei die konkrete Ereignisgeschichte ebensowenig aufler
Acht gelassen werden darf wie der bestimmende Einfluss des Ringens um Autonomie bei den nachran-
gigen Poleis, vgl. bes. seine Conclusions mit Appendix 223-225.

Y1 Die Stellung von Schiffen beriihrte nicht die Autonomie, auf welche die Mytilener bei ihrem Abfall
verwiesen, ein Sacgverhalt, dem auch die Athener nicht widersprachen (Thuk. 3,11,2; 39,2: avtovouor,
vgl. auch 3,36,2).

192 Zur mytilenaiischen Debatte bei Thukydides s. WASSERMANN 1968 (aus 1956) mit ausfiihrlichen Ver-
weisen auf die umfangreiche Forschungsliteratur. Genannt seien noch SAAR 1953; EBENER 1956; ANDRE-
WES 1962; GARTNER 2004; SCHMITZ 2010.

193 Ahnlich der Situation im Rededuell vor der Ekklesie zwischen dem eher bedéichtigen und vorsichtigen
Nikias (zwei Reden) und dem forschen Alkibiades (vgl. zu ihm etwa Thuk. 6,15) im Jahr 415 beziiglich
der Entsendung der Flotte nach Sizilien (Thuk. 6,9-23; dazu 6,24-26 [Reaktion des Volkes]); zu dieser
Redetrias s. KOHL 1977. — Auf die Diskussionen in Syrakus im unmittelbaren Vorfeld des athenischen
Angriffs mit dem Rededuell zwischen Hermokrates und Athenagoras, die auf gewisse Weise die Diskus-
sionen in Athen zwischen Nikias und Alkibiades spiegeln, aber auch das dahinter stehende Urteil des
Thukydides erkennen lassen, soll hier nicht ndher eingegangen werden, vgl. aber etwa STAHL 1973 oder
MADER 1993 mit weiterer Literatur.

69
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

der eigenen Gewalt und Stirke durchgesetzt und gesichert werden kann (Thuk.
3,37,2)'%*, und der es versteht, Recht nach eigenem Vorteil zu definieren (Thuk. 3,40,4).
Dabei setzt er auf die Entfachung von Emotionen bei dem von Thukydides wiederholt
als wankelmiitig charakterisierten und zu raschem Handeln bereiten Volk (Demos) und
nutzt geschickt Elemente der Rhetorik, indem er sich — selber ein erfolgreicher Dema-
goge — ausgerechnet gegen die Redekunst und ihrer Rolle in der politischen Praxis aus-
spricht. Insbesondere nimmt er diejenigen ins Visier, welche das Volk durch rationalis-
tische Uberlegungen beeinflussen und somit letztlich nach eigener Einschiitzung nur zu
falschen Schliissen verleiten und verfiihren wiirden (bes. Thuk. 3,37 f).!°° Es erfolgt
nicht ohne Hintersinn und Ironie, wenn Thukydides in der gestalteten Rede des auf die
Gefiihle und Leidenschaften des Volkes abzielenden Kleon die weitreichendste Bestra-
fung der Mytilener, ndmlich ihre vollige Vernichtung, mit dem moralischen Argument
der Gerechtigkeit (té Sikaio) begriindet!*® und dieses zugleich aber mit dem Nutzen (td.
Eoppopa) verbindet. In der Gegenrede des Diodotos verweist dieser zundchst ausfiihr-
lich auf Bedeutung und Wirkung von Reden (Uberlegungen) in der Volksversammlung
(Moyor sind die S1840K0rot TV Tpayudtov),’” in gewisser Hinsicht ein kritischer Re-
flex des eigenen Tuns, aber eben darum zugleich eine wohliiberlegte und absichtsvolle
Beeinflussung der Zuhorer. Die vorausgegangenen Einlassungen des Kleon werden so-
mit bis zu einem gewissen Grad von vorneherein unterlaufen (Thuk. 3,42 f.). In der
Sache will Diodotos mit einem neuen Beschluss der Ekklesie die verhingte Todesstrafe
fiir die Gesamtheit der Mytilener autheben und nur die Anfiihrer hinrichten lassen, weil
dies mit Blick auf die Zukunft fiir Athen vorteilhafter sei. Es spielen beim Antrag nicht
etwa irgendwelche ethischen Motive eine Rolle und auch von Empathie ist keine Spur
zu finden,'”® sondern allein der rational kalkulierte Nutzen ist maBgebend, zumal es
seiner Ansicht nach nicht um ,gerecht’ und ,ungerecht geht, als wére man in einer
Gerichtsverhandlung, sondern als Siegermacht kann man frei tiber die verfiigen, welche
sich auf Gnade und Ungnade ergeben haben.!” Insbesondere werden die Kosten den
gegebenenfalls nicht mehr zu erzielenden Einnahmen gegengerechnet (Thuk. 3,44-46).

194 Vgl. auch weiter oben mit Anm. 182. Beiliufig verweist Kleon auch auf die Bedeutung der Einkiinfte
aus den Zahlungen der Biindner fiir Athen (Thuk. 3,39,8).

195 Von Thukydides unverkennbar gewollt ist ein Bezug zur ,, Trostrede* des Perikles (Thuk. 2,59-64). In
2,61,2 duBlert sich Perikles nach Thukydides zu seinem Verhiltnis zum Volk mit den Worten: ,,Ich bin
immer noch der gleiche und stehe, wo ich stand, ihr aber seid verdndert [...]*, und Kleon betont fast
wortgleich: &y pév odv avtog eipi. Beide lassen sich dann ausfiihrlich {iber den Demos und dessen
charakteristische Mentalitidten und Verhaltensweisen als Bestandteile kollektiver Charaktermerkmale
aus, die sich etwa von spartanischen Lebensweise und diesbeziiglicher Wertordnung deutlich unterschei-
det.

196 Zugleich wird damit den Mytilenern fiir ihr Verhalten Ungerechtigkeit unterstellt. Deutlich wird die
Moglichkeit der Instrumentalisierung von Recht nach Mal3igabe des Nutzens. Das dixkaiov ist demnach
relativ und unbestimmt hinsichtlich Konkretisierung und Anwendung, jedoch ist es unabhéngig davon
als Wert an sich durchaus von Bedeutung, an dem sich gegebenenfalls konkretes Handeln und Rechtfer-
tigung desselben zielgerichtet orientiert.

Y7 Logoi lediglich als ,,Reden* im formalen Sinn zu verstehen, erscheint uns aber angesichts der Bedeu-
tungsbreite des griechischen Begriffs Adyog im vorliegenden Zusammenhang zu kurz gegriffen.

198 Lediglich ein bescheidener Bezug zu einem moralischen Wertekanon ist der Hinweis, dass es unge-
recht wiére, auf die geplante Weise gegen das Volk von Mytilene vorzugehen, welches als solches keinen
Teil am Abfall gehabt habe und insofern auch nicht schuldig geworden sei. Dieser Verweis auf ein ethi-
sches Motiv wird sogleich in seiner Bedeutung eingeschrankt durch den Hinweis, dass die Vernichtung
des Volkes allenthalben die Gefahr der Verbriiderung von Volk und Adel in den Stidten bewirken konne
(Thuk. 3,47,3). Der praktische Nutzen liefert das entscheidendere Argument!

199 Thuk. 3,44,1.4: , Fiir uns geht es, wenn wir es recht bedenken, nicht um ihr Recht oder Unrecht, son-
dern um den besten Rat fiir uns [...]. Wir fithren keinen Rechtsstreit gegen sie , auf dass wir nach dem
Recht fragen miissten, sondern haben iiber sie zu verfiigen, wie es uns nutzen soll.“ Vgl. WASSERMANN
1968, bes. 487-493 mit Lit.

70
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

Denn eine vollig vernichtete Stadt kann keine Steuern und Abgaben mehr zahlen, je-
doch sind es ja gerade die Einkiinfte, welche Athens Stirke gegen ihre Feinde begriin-
den (Thuk. 3,46,2-4). SchlieBlich erfolgt der Verweis auf das Volk (und die Volksherr-
schaft) im Gegensatz zur Herrschaft der Wenigen (und der Oligarchie), die fiir ein stabi-
les Verhéltnis der Mytilener zum demokratischen Athen und seinem Reich die bessere
Gewihr bietet. Folglich seien das Volk der Mytilener — jenseits einer rechtlichen
Bewertung — zu schonen und nur die Ridelsfiihrer mit dem Tod zu bestrafen (Thuk.
3,47 1).

Als Bestandteil der Rede des Diodotos hat Thukydides grundsitzliche Uberle-
gungen eingeschoben, die in unserem Zusammenhang von besonderem Interesse sind
(Thuk. 3,45). In der Sache geht es zunidchst darum, unter welchen Umstidnden und ob
tiberhaupt Bestrafung Besserung erwarten lésst: ,,Es liegt in der Natur, dass alle, seien
es Einzelne oder Staaten, sich schuldig machen (dpoptavev)*®, es gibt kein Gesetz
(vopog), das zu hindern “ (3,45,3). Armut, die verwegen ist aus Not und die Macht zu
handeln (¢€ovcia), verbunden mit Hybris und Stolz, sowie weitere Leidenschaften rei-
Ben alle unwiderstehlich zum Wagnis. Hoffnung (éAnic)*’!, Begierde (£pmc) und Zufall
(tOym) stiften den groBten Schaden und veranlassen den Schwécheren wie insbesondere
auch ganze Staaten dazu, wo es um das Grofite geht, nimlich eigene Freiheit und Herr-
schaft liber andere, sich allzu hoch einzuschétzen: ,,So ist es génzlich unmdglich und
zeugt von viel Einfalt, wenn einer meint, wo die menschliche Natur (1} dvOponeia
9061¢)>* mit aller Gewalt auf ein Ziel driingt, lieBe sich das eindimmen durch die Kraft
von Gesetzen oder durch sonst irgendeinen Schrecken® (3,45,6 f.). Erneut wird die Pa-
rallelitdt des Handelns von Individuen und Collectiva betont und dies in der menschli-
chen (!) Natur verortet, aber auch der begrenzte Einfluss von Nomoi auf das Handeln
betont. Die Nédhe zu bestimmten sophistischen Auffassungen ist unverkennbar.

Machtgewinn und politischer wie wirtschaftlicher Nutzen sind folglich das Ziel
der Einlassungen von beiden Rednern, unterschiedlich sind aber die Wege, auf welchen
diese den Erfolg anstreben und einen entsprechenden Beschluss in der Ekklesie zu er-
reichen suchen, indem der eine auf Leidenschaft und Stimmung im Volk abhebt, der
andere auf rationale Uberlegung und niichternes Kalkiil setzt. Entsprechend verschie-
den werden die Charaktere der Redner gezeichnet, wobei nach Thukydides die niich-
terne Beurteilung der Realitdt den groBeren und langerfristigen Nutzen verspricht. Mit
den Gegenspielern Kleon und Diodotos fiihrt Thukydides einmal mehr den fiir das Den-
ken im Klassischen Griechenland typischen Gegensatz zwischen Leidenschaft (md60oc)
und Rationalitét (A6yog) vor Augen.

Wie Thukydides weiter berichtet, hielten sich die beiden Meinungen die Waage,
und erst nach weiteren Debatten und weiteren Griinden und Gegengriinden setzte sich
schlieBlich der Antrag des Diodotos durch, jedoch wurden auf Antrag des Kleon iiber

200 HCT I 318 ad 1.: ,,to make a mistake in judgement”, not ,,to break the law”.

201 Wiederholt verweist Thukydides auf die Nutzlosigkeit und Gefahr, fiir eine gewiinschte Zukunft auf
Hoffnung zu setzen, vgl. etwa Thuk. 4,117,4 f. (Rede der spartanischen Gesandtschaft in Athen 425
wegen eines Friedensvertrages nach den Ereignissen um Pylos): ungewohnter und gliicklicher Gewinn
mag die Hoffnung auf immer gréBeren Gewinn anstacheln (éAmic mAéovog 0péyecBar mit Anspielung auf
Kimon), aber der launischen Gunst des Gliicks ist zu misstrauen, und die Gefahr ist zu bedenken, ,,dass
auch ihr — Athener — spéter einmal von eurer Hohe stiirzt®, was ja leicht mdglich ist; vgl. aber auch im
Melierdialog Thuk. 5,103; 111,2: Antwort der Athener auf die Melier, welche in ihrer Argumentation
auf toyn und éAmic verweisen, welche zu ihren Gunsten ausschlagen mogen (Thuk. 5,102).

202 Die Begriffsbildung dokumentiert ein Denken, welches Menschen und ihr gesellschaftliches und po-
litisches Verhalten in enger Beziehung und Ubereinstimmung mit der Natur und den natiirlichen Erschei-
nungen und damit als unverénderliche Voraussetzung versteht. STAHL 1966, 33 {ibersetzt: ,,Bedingungen
menschlicher Existenz.*

71
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

1000 Minner getotet, die als schuldig galten, und die Mauern von Mytilene geschleift
sowie ihnen die Flotte genommen (Thuk. 3,49 f.).

Die vorstehenden Untersuchungen der verschiedenen Reden diirften bereits
deutlich gemacht haben, wie sehr die Frage der Macht und der Instrumentalisierung
damit verbundener Interessen, die teils offen vertreten, teils mehr oder weniger ver-
schleiert in die Argumentationen einflieBen, fiir Thukydides von zentraler Bedeutung
fiir seine Analyse der politischen Praxis war. Dass dieses Anliegen des Historiographen
schlieBlich im Melierdialog (Thuk. 5,85-113), der zweifellos in der vorliegenden Form
eine bewusste thukydideische Stilisierung darstellt und nach der Katastrophe 404 ver-
fasst wurde, gleichsam exemplarisch und auf eindeutige Weise mittels der hier gewihl-
ten direkten Dialogform?®® vor Augen gefiihrt wird, ist allenthalben bekannt und aner-
kannt, so dass nicht von ungefihr dieser Dialog auch einen entscheidenden Bezugs-
punkt fiir Gerhard Ritter und Joseph Vogt bei ihrer Beweisfiihrung zur Behandlung der
Machtfrage in der Antike darstellt.?%*

Ausgangspunkt war im Jahr 416 in einer Zeit erneut wachsender Spannungen
zwischen Athen und Sparta ein athenisches Flottenunternehmen mit verschiedenen
Biindnispartnern gegen das zwar von Sparta gegriindete (Thuk. 5,84,2), aber als Insel
im Interessenbereich des Attischen Seebundes gelegene Melos.?% Die vergleichsweise
kleine Insel hatte sich bislang im Konflikt mit den GroBméchten neutral verhalten,?*®

203 Gemeinhin wird auf die Einzigartigkeit des von Thukydides an dieser Stelle genutzten Stilmittels

verwiesen, was in dieser Form aber nicht zutrifft, wie WILL 22020, 87-90 hervorhebt, indem er auf den
kurzen Boten Dialog bei Thuk. 3,113 im Zusammenhang mit dem Krieg zwischen Akarnanen und Amb-
rakioten im Spéatherbst 426 verweist, in den auch Athen auf der einen und Sparta auf der anderen Seite
zusammen mit ihren Verbiindeten verwickelt waren und der mit der Schlacht und dem Blutbad am Berg
Idomene einen schaurigen Hohepunkt im Archidamischen Krieg markiert. Dieser hitte beinahe zum vol-
ligen Untergang von Ambrakia gefiihrt, hétten die Akarnanen nicht dies im Bedenken auf die allzu grof3
anwachsende und daher bedrohliche Macht Athens verhindert. ,,Dies war auch wirklich das Schlimmste,
was je in diesem Krieg [sc. dem Archidamischen!] eine einzelne Hellenenstadt in gleich wenig Tagen
betraf*, restimiert Thukydides (3,113,6), offenbar nicht erst am Ende des gesamten Krieges so formuliert.
Vermutlich diirfte der kurze Dialog zwischen einem ambrakischen Herold und einem ,,Fragenden® der
siegreichen Akarnaner als Vorbild fiir die spatere literarische Gestaltung des Melierdialogs gegolten ha-
ben. Auf die Verbindung von rhetorischer, dramatischer und historischer Funktion des Dialogs verweist
MACLEOD 1974. Die Struktur des thukydideischen Dialogs unterscheidet sich insofern von derjenigen
Platons, als es sich bei Thukydides um eine sachbezogene Diskussionsform handelt, bei der die Ge-
sprachspartner gleichberechtigt und inhaltlich argumentieren, wihrend bei Platon die Antwort auf die
Argumentation des Gesprachsfiihrers (Sokrates) sich durchweg auf ein ,,Ja“ oder ,,Nein“ beschrénkt.

204 Aus der reichen und breit streuenden Literatur sei an dieser Stelle besonders auf die folgenden Bei-
trige verwiesen: DEININGER 1939; WASSERMANN 1949; DE ROMILLY 21951, bes. 230 ff.; TREU 1953/54;
HERTER 1968 (aus 1954); TEN HOLDER 1956; STRASBURGER 1968/2 (aus 1958); REIMER 1962; CANFORA
1971; HCT IV 159-188; SEAMAN 1997; BLECKMANN 1998; WILL 2006; WILL 22020, bes. 147-156 mit
320 (Anmerkungen).

205 GemdB dem Selbstverstéindnis der Athener als ,,Retter der Griechen gegen Persien* (nachdriicklich
Hdt. 7,139 mit ungewdhnlich personlicher Emphase) und folgend ,,Garanten der Sicherheit der Meere*
beanspruchten sie entsprechende Beitrdge der Hellenen zur Erstattung der nicht unerheblichen laufenden
Kosten fiir ihre permanent bereit gehaltenen Flottenverbénde. In wenigen Féllen wurde der Beitrag durch
die Stellung von Schiffen und Mannschaften geleistet, in der Regel und zunehmend héaufig aber durch
Zahlung von Geld (Phoroi), die in athenischer Sicht nicht als Tribute anzusehen waren, anders und zu-
nehmend deutlicher jedoch als solche in der Sicht der Zahlenden. Aber im Dialog mit den Meliern werden
derartige Rechtfertigungsgriinde beiseite geschoben.

206 Von Thukydides wiederholt betont, vgl. Thuk. 2,9,4 (a. 431: Melos und Thera neutral); 3,91,1 (a. 426:
vergeblicher Versuch Athens, Melos in den Seebund zu zwingen); 5,84,2 (a. 416 im Zusammenhang mit
der Eroberung von Melos durch Athen), dazu u.a. die entsprehenden Kommentare in HCT. Wahrschein-
lich im Jahr 427 (oder 428) beteiligte sich Melos noch an Kriegskosten Spartas (IG V 1,1 = Tod 62 =
ML 67), s. HCT zu Thuk. 3,32,2. — TREU 1953/54,252-273 mit 1954, 58 f. sowie nach ihm RAUBITSCHEK
1963, 78-83 erachteten Melos jedoch im Jahr 416 als Mitglied des Seebundes auf Grund des Eintrags der

72
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

war aber 426 von Athen mit einer beachtlichen Flottenmacht unter anderem von Nikias
angegriffen worden, konnte jedoch nicht gezwungen werden, dem Seebund beizutreten
(Thuk. 3,91). Im Jahr 416 zogen die Athener erneut mit starken Verbinden®"’ gegen
das ahnungslose Melos, besetzten die Insel, vermochten aber die Stadt selber nicht ein-
zunehmen, bis Hunger und Verrat die Stadt zur bedingungslosen Kapitulation zwangen.
Im Vorfeld der letztlich erfolgten Vernichtung der Stadt mit der Totung aller erwach-
senen Ménner und Verkauf von Frauen und Kindern in die Sklaverei, was in Hellas und
offenbar auch in Athen?®® trotz vergleichbarer Vorgehen zu anderen Zeiten und an

Mélioi in der Tributliste (genauer: Zahlungen an die Gottin Athene, die Aparché) des Jahres 425/4 unter
den abgabepflichtigen Bewohnern der Inselstadte (Nesiotikor). Die Jahreszahlung belief sich auf umge-
rechnet 15 Talente, ein vergleichsweise hoher Betrag, wobei offenbar im fraglichen Jahr die Tributzah-
lungen (té&g opov) drastisch erhoht worden waren, was Thukydides aber tibergeht. KALLET(-MARX)
1993, 14 mochte dem Dekret wegen der dort verzeichneten Summen weniger reale Bedeutung in Bezug
auf die Kriegsfinanzierung beimessen als iiblich. Im Ubrigen erwihnt Thukydides auch nicht die Uber-
fiihrung der Bundeskasse von Delos nach Athen 454/3 im Rahmen der Pentekontaetie. Text der Tri-
butstele mit dem , Thoudipposdekret* siche u. a. IG I* 71 (= Tod 66 = ML 69, jeweils mit der weiteren
Literatur und Verweisen auf ATL I-III) und Nennung der Melier col. I Z. 65. Dies wurde auch zu einem
wichtigen Baustein in der Diskussion um den Rechtscharakter des athenischen Vorgehens in der weiteren
Forschung, s. etwa HERTER 1968, 374-376, aber mit der Einschrinkung ebd. 375 Anm. 14a und Bezug
aufden folgenden Widerspruch gegen TREU durch EBERHARDT 1959, 284-313 und auch KIERDORF 1962,
253-256, wonach Melos wie andere Stidte ohne Einverstdndnis im Jahr 425/4 auf die Schatzungsliste
gesetzt worden sei. Jedoch sieht HERTER ohnehin einen entscheidenden Unterschied der rechtlichen und
insbesondere politischen Lage zwischen 426/5 und 416, indem nunmehr die spartanischen Interessen und
diejenigen weiterer Kreise, zumal angesichts des zumindest formell bestehenden Friedenzustandes, we-
sentlich grundsitzlicher als zuvor tangiert worden seien. Siehe ferner HCT III p. 500-504 und HCT zu
5,84,2 mit der Ansicht, dass der athenische Angriff zwar nicht grundlos erfolgt sein kann, aber doch
daran festhélt, dass es 425/4, wie in anderen Féllen, lediglich um einen Anspruch Athens ging, dem
Melos aber nicht nachgekommen ist. Dagegen wiederum TREU 1968, bes. 141 f. und 164 f. (unter Ein-
beziehung der wohl auf Ephoros zuriickgehenden Sekundériiberlieferung bei Diod. 12,56,2 [vgl. 80,5],
den Schol. Aristoph. av. (Ornithes/Vogel) 183 und 383 sowie Thuk.- Scholien [Suda s.v. dmepaxovtilelg
und Apog Mniaxodg]) und in Auseinandersetzung auch mit weiteren Positionen in der Forschung. Vgl.
ferner MERITT/WEST 1934 und dazu ML p. 192-202; aktuell WILL 2006, passim sowie 22020, 148 f.

207 Thuk. 5,84,1 mit einer recht genauen Liste, die ihm offenbar vorlag: Sie umfasst 30 eigene Schiffe,
ferner 6 aus Lesbos und 2 aus Chios; dazu 1200 athenische Hopliten und 320 Bogenschiitzen sowie etwa
1500 Hopliten von Bundesgenossen und Inselbewohnern.

208 Im Friihjahr 415 wurden hier an den Dionysien die Troerinnen des Euripides aufgefiihrt, die im Spie-
gel der Tragddie am Vorabend des Beschlusses iiber die Sizilische Expedition auch als Warnung an
Athen vor unbedachter Expansion verstanden werden kénnen, ohne aber Melos direkt zu benennen. Es
ist das Jahr der Peripetie der Macht Athens mit den bekannten innenpolitischen Folgen und mentalen
Irritationen mit verbreiteter Hysterie im Demos wegen angeblich drohender Tyrannis auf Grund des un-
terstellten Mysterienfrevels unter anderem des Alkibiades mit seinen Anhidngern und der Verstimmelung
der Hermen (Thuk. 6,27-29) mit Verfolgung der Hermokopiden, einer unbekannten Zahl von Todesur-
teilen, umfangreichen Konfiskationen sowie der Abberufung des Alkibiades aus Sizilien und der in seiner
in Abwesenheit ausgesprochenen Verurteilung zum Tod (Thuk. 6,53-61). Dazu WILL 2006, 43-59 (bes.
51-59 mit ausfiihrlichen Verweisen) und Bezug auf die nicht in allem unproblematischen Aussagen bei
dem selber in die Ereignisse involvierten Andokides (attischer Redner, ca. 440-390), s. insbesondere
seine sog. ,Mysterienrede‘ von 399, dazu WILL ebd. mit Anm. 95-107 auf S. 140 f. Andokides geriet als
Anhénger einer Oligarchie in Verdacht, weil einzig bei ihm die groBe Herme vor seinem Haus unbesché-
digt blieb. Uber die dunkle und mit lang nachwirkenden Mythen umrankte Figur des ,,Gottesleugners*
(60e0g) Diagoras von Melos, der als einziger reichsweit in einem Steckbrief (entsprechend einer Ab-
schrift von einer ehernen Stele und zuerst erwahnt 414 in den Vogeln des Aristophanes) zur Fahndung
ausgeschrieben worden war, und das ihm angelastete Verbrechen des Frevels an den Gottern mit Angriff
auf die eleusinischen Mysterien siche ausfiihrlich WILL 2006, 60-75; danach MEISTER 2010, 124-126.
Die Ereignisse um seine Heimat Melos diirften jedenfalls mit entscheidend der Grund fiir seinen Sinnes-
wandel gegeniiber Athen gewesen sein, aus welcher Stadt er notgedrungen floh. Ob der zwischen 420
und 400 entstandene religids-philosophische Text aus orphischem Umfeld im stark fragmentarischen
Derveni-Papyrus aus der Zeit Alexanders d. Gr. Diagoras zuzuschreiben ist, bleibt allerdings weiterhin
umstritten, vgl. etwa BETEGH 2004 gegen JANKO 2001. Grundsétzlich kann der Text des Papyrus aber

73
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

anderen Orten besondere Empérung auslste,?” hat Thukydides mit Bedacht den be-
riihmten Melier-Dialog in die Erzéhlung eingefiihrt, der gerade auf Grund der Rationa-
litdt der vorgebrachten Argumente auf einzigartige Weise brutales Machtdenken im Zu-
sammenhang mit politischen Auseinandersetzungen offenbaren will. Dabei ist schwer
vorstellbar, dass die von Thukydides gestalteten Reden auch nur mittelbar die tatsdch-
lichen Argumentationen wiedergeben, sondern in erster Linie die tiefer liegenden
Grundstrukturen des politischen Geschéfts blolegen wollen und sollen.

Den Austausch der Argumente in diesem Dialog mit eigenen Worten wiederho-
len zu wollen, ist ebenso miilig wie eine minutidse Auseinandersetzung mit der ebenso
minutids liber lange Jahrzehnte gefiihrten Forschungsdiskussion. Damit wiirde man
schwerlich der Schirfe der Argumentation und Gedankenfiihrung der Wechselreden in
der Version des Thukydides gerecht werden, so dass einmal mehr vor allem auf die
Lektiire des iiberlieferten Textes selber verwiesen sei.?'? Die Quintessens von Rede und
Gegenrede hat W. Will zuletzt in seiner Studie iiber Athen und Sparta noch einmal
eindriicklich zusammengefasst,”!! wobei er erneut klarstellt, wie sehr sich die Version
des Thukydides von erwartbarer Argumentation seitens der Athener, wie wir sie etwa
aus den Epitaphioi Logoi und den dort sowie andernorts 6ffentlich vertretenen Werten
kennen,*!'? unterscheidet. Anders als in 6ffentlichen Bekundungen stellen die Athener
des Thukydides unumwunden fest, dass letztlich im zwischenmenschlichen Bereich al-
lein die Macht zdhlt, gegriindet auf wirtschaftlicher, militérischer, aber auch mentaler
Uberlegenheit, alles andere wie das Pochen auf Recht sind schéne Worte (dvopata
kol — Thuk. 5,89). Konsequenz sei, dass der Uberlegene durchsetzt, was ihm beliebt,

als ein Hinweis und Element religiser Irritationen der Zeit verstanden werden, die nicht zuletzt im Zu-
sammenhang mit dem Mysterienfrevel und der Verstimmelung der Hermen zum Ausbruch kamen.

209 Reflex u. a. bei Xen. Hell. 2,2,3; s. auch 2,2,9 f. zur grundsitzlich maBlosen und willkiirlichen Be-
handlung der kleineren Stidte durch Athen. — Vgl. DE ROMILLY 21951, 230 ff. mit Hinweis darauf, dass
bei Thukydides der erste (vergebliche) Invasionsversuch der Athener unter Nikias eher als ein ,normales*
Vorgehen Athens im Sinne der Sicherung der Seeherrschaft anzusehen sei, was durchaus in Uberein-
stimmung mit der perikleischen Defensivpolitik gesehen werden konne, beim zweiten Angriff gegen die
Insel aber die Art der Behandlung der Unterlegenen empdrt habe. Anders etwa HERTER 1968, bes. 372-
384, der schon in Anlass und Entschluss zum Vorgehen den entscheidenden Kritikpunkt sieht und auf
die aktuelle Situation verweist, wonach sich letztlich die Stofrichtung gegen Sparta gerichtet habe bzw.
gegen einen potentiellen direkten Zugriff Spartas auf die unweit der Kiiste gelegene Insel (Thuk. 5,91.
99 — dazu HCT ad loc.). Im Zuge dieser ,,Mechanisierung des Machtprinzips“ (a. O. 384) sei Athen
immer weiter vom Geist des Perikles abgewichen. Dies sei entscheidend fiir die Einfligung des entspre-
chenden Dialogs durch Thukydides genau an dieser Stelle gewesen und nicht bei anderen Konflikten
zwischen Athen und kleineren Poleis in ihrem Interessengebiet — ein Konflikt aber, der dann von Thuky-
dides ins Allgemeine gehoben wird als iiberzeitliches Paradigma des grundsatzlichen Verhéltnisses von
Macht und Recht im menschlichen und insbesondere staatlichen Miteinander.

219 Die Ereignisse um Melos sowie der Melier-Dialog bei Thukydides mit der Frage auch nach dem per-
sonlichen Standpunkt des Autors zu den ebendort diskutierten Problemen und Aspekten der Macht haben
jenseits der eingangs zitierten modernen Wissenschaftler wie E. Ritter und J. Vogt und weiterer bereits
genannter Vertreter insbesondere der altertumswissenschaftlichen Disziplinen (hier Anm. 204) seit vie-
len Jahrzehnten eine grofle Zahl an Interpretationen unterschiedlichen Umfangs und entsprechend mehr
oder weniger vertiefter Analysen zur Folge gehabt. Verwiesen sei hier nur auf die Analysen von WOOD-
HEAD 1970 und WILL 2006 mit der Literatur auf S. 157-164 und speziell zum Krieg S. 130 Anm. 9.

21T WILL 22020, 150 f. und ausfiihrlich WILL 2006, 99-113, bes. 101-111 eine kommentierende Wieder-
gabe der wechselnden Argumente.

212 Allerdings ist der thukydideische Epitaphios des Perikles im Gegensatz zu maBgeblichen Formulie-
rungen in anderen Epitaphioi Logoi nicht einfach eine in Athen géngige Idealisierung des Selbstverstind-
nisses, welche der Realitit entgegengesetzt wird. Vgl. auch das bewusste Beiseiteschieben einer mogli-
chen, auf ideelle Motive in ihrem Handeln abhebenden Argumentation durch die Athener im Melierdia-
log bei Thuk. 5,89, wo sie u. a. auf ihr Recht zur Herrschaft als Sieger iiber die Perser verweisen, s. oben
mit Anm. 205. — Zu den Gefallenenreden u. a. LORAUX 2006 (aus 1993) und zuletzt WIENAND 2023;
zum Epitaphios des Perikles bes. auch GAISER 1975 und FLASHAR 1969.

74
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

Recht sei eine Konvention, die nur dort greife, wo sich gleich starke Kréfte neutralisie-
ren wiirden (Thuk. 5,89).2!3 Sich auf Seiten der Melier auf das Recht zu berufen, ist
demnach ebensowenig der Sachlage angemessen wie die Einforderung und Riicksicht-
nahme auf weitere ideelle Normen wie Billigkeit, Solidaritét, Ehre, gottlichen Beistand
oder auch verpflichtende Stammesverwandtschaft gegeniiber Sparta.?!* Derartige Nor-
men sind nur dann von Belang, wenn sie niitzen. Grundsétzlich wird damit eine auch
dem Recht und anderen ethischen Normen innewohnende Macht nicht verneint, doch
reicht ihr Potential nicht aus, um sich im Konfliktfall gegeniiber einem materiellen und
praktischen Nutzen verpflichteten Denken und Handeln durchzusetzen.?!> Angesichts
der Machtverhéltnisse ist fiir Athen die bedingungslose Unterwerfung von Melos zwin-
gende Folge, so dass allenfalls {iber die Modalitdten zu diskutieren wire. Dabei lautet
die Rechnung der Athener: die Unterwerfung erspare ihnen selber Kosten an Menschen
und Material, den Meliern dagegen bliebe Leben und der Besitz ihres Territoriums!
Rechnung der Melier: Das Kriegsgliick kann sich wenden, man setzt auf die Hilfe der
Gotter und Spartaner, um die eigene Freiheit zu erhalten. Die Athener wiederum halten
dagegen: Auch die Gétter stehen unter dem Gesetz der Macht des Sieges des Stérkeren
tiber den Schwicheren: ,,Wir glauben ndmlich, dass das Géttliche, ganz gewiss aber
dass alles Menschliche immer nach dem Zwang seiner Natur (¢0oem¢ dvaykaia), so-
weit es Macht hat, herrscht* (Thuk. 5,105,2),2° und im Hinblick auf die Spartaner:
,Kein Volk, das wir kennen, erklért so unverholen wie sie das Angenehme fiir schon
und das Niitzliche fiir gerecht* (Thuk. 5,105,4; dazu 5,113). In ihrem Schlusswort du-
Bern sich die Athener noch einmal unverbliimt zu den Meliern gewandt: ,,Euer Stirkstes
ist gehoffte Zukunft, und was ihr bereit habt, ist zu schwach, die schon anwesende Ge-
genmacht zu bestehen. [...] Ihr miisst nichts Unwiirdiges darin finden, einer so méch-
tigen Stadt zu unterliegen, die so maB3volle Bedingungen vorschldgt: Thr wiirdet Ver-
bilindete, behieltet, was ihr besitzt, hittet die Steuer zu entrichten . [...] Wer seinesglei-
chen nicht nachgibt, dem Stirkeren wohl begegnet, gegen den Schwicheren Mal3

213 Dazu auch DE ROMILLY 21951, 246 oder HERTER 1968, 371-376. — Zur Frage, inwieweit das von den
Athenern vertretene ,Recht des Stiirkeren® die persénliche Uberzeugung des Thukydides widerspiegelt
oder eher verbreitete Denkweisen aufgreift, s. etwa STRASBURGER 1954, 237 ff. Die von den Meliern
angedeutete Moglichkeit eines Untergangs auch von Athen in der Zukunft und die ihnen dann gegebe-
nenfalls drohende Rache der Sieger eingedenk der zuvor praktizierten brutalen Behandlung von Unter-
legenen durch die Athener (Thuk. 5,90 mit Antwort der Athener ebd. 5,91) verweist auf die Abfassung
des Dialogs auf die Zeit nach 404. Ebenso offensichtlich ist die Behandlung von Melos der Aufgalopp
zur Sizilischen Fahrt, die im Bericht des Thukydides direkt im Anschluss erfolgt. Der letztliche Unter-
gang Athens ebendort und damit der Zusammenbruch der Arché sind aber nicht Folge eines rdchenden
Schicksals, sondern menschlicher Fehleinschitzungen (éfovAic), wenn nicht gar von Unverstand
(évown), die gleichsam naturnotwendig aus einem grenzenlosen Machtstreben resultieren und somit den
eigenen Untergang provozieren.

214 Andererseits beweisen die lingerfristigen Folgeereignisse, dass die Argumentation der Melier nicht
grundsitzlich sachfremd und illusiondr war, auch wenn sie aktuell folgenlos blieb.

215 Mit anderen Begriindungen und ausgehend von anderen Voraussetzungen gelangen wenig spiter im
4. Jahrhundert Platon, der Macht an das Gute und Verniinftige anbindet, oder auch Aristoteles, der Macht
mit guter politischer Herrschaft von Freien iiber Freie (im Gegensatz zur Despotie) verbindet, in anderer
Perspektive als derjenigen der Analyse aktueller politischer Situationen zu anderen, positiven Idealen
verpflichteten Schlussfolgerungen iiber Rolle und Gebrauch von Macht, und dies nicht zuletzt auch hin-
sichtlich der grundsétzlichen Bedeutung des Rechts.

216 Damit weisen die Athener Hybris und frevelhaftes Verhalten gegen Gétter und géttlich sanktionierte
Ordnung zurtick. Denn insoweit besteht kein schuldhaftes Verhalten — eine stark an sophistische Position
angelehnte Version. Vgl. dazu auch MACLEOD 1974, 395 f. Fiir WOODHEAD 1970, 2 ist diese Einlassung
der Athener der Ausgangspunkt fiir seine Reflexionen iiber »Macht« bei Thukydides.

75
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

(uétpron)?!” hilt, der fihrt meist am besten™ (Thuk. 5,111,2.4).2!8 Die Weigerung der
Melier, auf diese Bedingungen einzugehen, fiihrte zur verstérkten Belagerung des Ortes
durch die Athener und im folgenden Winter zur bedingungslosen Kapitulation von Me-
los mit den erwédhnten brutalen Konsequenzen fiir die Bewohner (Thuk. 5,116).

Die Vernichtung von Melos markiert eine Epoché, Hohepunkt einer bedin-
gungslosen und in ihrer Konsequenz von Thukydides entlarvten Machtpolitik im Ver-
halten Athens, zugleich aber auch Wendepunkt im Peloponnesischen Krieg geméf der
nachtriaglichen Rekonstruktion der Ereignisse durch Thukydides. Das Scheitern der Er-
oberungsfahrten nach Sizilien mit dem grofBten bis dahin zusammengestellten Flotten-
verband von 100 Trieren allein der Athener, unternommen als Folge athenischer Hybris
in der Hoffnung auf groBBen Gewinn an Reichtum und Macht, fiihrte nicht nur zum Un-
tergang der athenischen Flotte 413 vor Syrakus, sondern letztlich im Jahr 404 auch zur
Niederlage Athens gegen Sparta und die Peloponnesier.

Auf die an Melos anschlie8ende, durchaus wendungsreichen Phasen und
Ereignisse bis zum Abbruch des Peloponneischen Krieges des Thukydides mit dem
Jahr 411/10 und weiter bis zum Jahr 404 soll an dieser Stelle angesichts unserer Prob-
lemstellung nicht weiter eingegangen werden.?!® Dies gilt auch fiir eine niihere Analyse
der Reden in den weiteren Abschnitten des erhaltenen Werkes des Thukydides.??°

VI. Nach Thukydides — einige Aspekte

Zur Geschichtsschreibung in Nachfolge des Thukydides in der Antike seien nur einige
wenige Stichpunkte angefiigt. Mag auch sein Bezug auf die Ereignisgeschichte und Ab-
lehnung mythischer ,Geschichten® vielfach als vorbildich angesehen worden sein, so
kaum die Art und Weise seiner Geschichtsschreibung als solcher, und erst recht blieb
sein Anliegen einer grundsitzlichen Analyse politischer Prozesse weitgehend unver-
standen. Zumindest genannt seien in Fortsetzung seines unvollendet gebliebenen Wer-
kes Xenophons Hellenika und die Hellenika Oxyrhynchia eines unbekannten oder je-
denfalls umstritten identifizierten Autors (FGrHist, Nr. 66)?%!; fiir die Geschichte der
Westgriechen in Sizilien und Unteritalien sind dies als Autoren Philistos v. Syrakus
(FGrHist, Nr. 556) und nachfolgend Timaios v. Tauromenion (FGrHist, Nr. 566). Er-
wihnt seien zudem vor allem noch Ephoros v. Kyme (FGrHist, Nr. 70), der um die
Mitte des 4. Jahrhunderts v. Chr. eine Universalgeschichte verfasste und ein wichtiger
Vermittler der Ereignisgeschichte fiir die folgende Geschichtsschreibung wurde; ferner
etwas spiter Theopompos v. Chios (FGrHist, Nr. 115) mit seinen Hellenika, die stoff-
lich an das Werk des Thukydides anschlieBen. Wie schon zu den Reden vermerkt,

217 Zu petpotg bei Thukydides s. POPE 1988, 288 f.; LEPPIN 1999, 206 f. mit Verweis auch auf Thuk.
2,65,5 (Fiihrungsstil des Perikles) und weiteren Zitaten.

218 Zur kritischen Einstellung des rational abwiigenden Thukydides gegeniiber der Hoffnung als hand-
lungsorientierende Einstellung s. weiter oben bes. Anm. 201. Ebenso richtet sich seine aufgeklarte Sicht
auf die Welt gegen verbreiteten Aberglauben und Prophezeiungen, was fiir Nikias bezeugt ist, dessen
Zodgern im Jahr 413 vor Syrakus, auf Grund einer Sonnenfinsternis rechtzeitig die Anker zu lichten, die
Katastrophe der athensischen Flotte herauf beschwor, vgl. bes. Thuk. 7,50,4 mit der Bemerkung zu
Nikias: ,,Er gab wohl etwas zu viel auf Propheterei und dergleichen.” Zur Wiirdigung des Nikias insbe-
sondere vor der Sizilischen Ausfahrt und seinen Konflikt mit Kleon um die richtige Politik in der Ausei-
nandersetzung mit Sparta im Jahr 425 um Pylos (Thuk. 4,2-41) s. etwa GESKE 2005 mit Verweis auf
Thuk. 4,27,5 und — mit anderer Perspektive — auf Plut. Nikias 7,2.

219 Zur Fahrt nach Sizilien (415-413) und zum Dekeleischen bzw. Ionischen Krieg (414-404) s. aktuell
WILL 22020, 157-201 und 203-278.

220 Vgl. dazu etwa WILL 22020, 179-181.

221 Dazu BLECKMANN 2006.

76
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

wurde Thukydides als Berichterstatter von Fakten unter besonderer Beriicksichtigung
der Kriegsgeschichte gewissermal3en normgebend, aber unter dem Einfluss der Rheto-
rik sollte nach zeitgendssischer Ansicht Historiographie doch zu mehr als nur zu grund-
satzlicher Belehrung dienen, ndmlich insbesondere durch Farbigkeit und stoffliche
Vielfalt (mow\io) zur Erbauung beitragen.??? Nur hingewiesen sei auf die verschiede-
nen weiteren Veréstelungen in der griechischen und der auf sie autbauenden romischen
Geschichtsschreibung, so insbesondere auf Diodor aus Sizilien, der im 1. Jahrhundert
v. Chr. eine Universalgeschichte verfasste, die in den Biichern 11-15 die Zeit des Klas-
sischen Griechenland mit Einschluss des Peloponnesischen Krieges auf der Basis von
Ephoros‘ Darstellung behandelt, und auf die Biographien des Plutarch aus dem 2. Jahr-
hundert n. Chr. Als ,historische Denker‘ reichen ihre Vertreter aber nur selten an die
Grundsatzlichkeit heran, mit der Thukydides geschichtliche Abldaufe — wenngleich in
ihren Verengungen auf die praktische Politik — analysiert.??* Hierauf aber — wie auch
auf das politische Denken und die politische Theorie des 4. Jahrhunderts mit ihren an-
erkannten Repréisentanten Platon und Aristoteles und Folge-Autoren — nédher einzuge-
hen, wiirde den Einstieg in ein viel und von verschiedenen Wissenschaften beackertes
Forschungsfeld erfordern. Wie aber schon weiter oben dargelegt, sollte in diesem Zu-
sammenhang nicht iibersehen werden, dass auch Thukydides trotz Fixierung auf die
Strukturen praktischer Politik Aspekte der Staatslehre und des Staatsrechts aufgreift.??*
Dies belegen etwa seine Einlassungen und Urteile iiber die radikale Form der Herrschaft
des Volkes (diipog; mAfiBog; dyAog [!]; ol movnpoti [Ps.-Ath. Pol. 1,1]) in den Worten,
die Thukydides dem Alkibiades in Sparta in den Mund legt, eine ,,unbestritten unsin-
nige Form der politischen Ordnung* (Thuk. 6,89,6; s. dazu aber auch die etwas doppel-
deutige, da dem Demagogen [!] Athenagoras in Syrakus zugeschriebene AuBerung zur
demokratischen Ordnung bei Thuk. 6,39,1), und insbesondere seine Auseinanderset-
zung mit der Tyrannis.?*® Andererseits sind die grundlegenden Perspektiven auf das

222 Vgl. auch weiter oben mit Anm. 159.

223 Aus rodmischer Zeit ist jedenfalls allen voran Sallust zu nennen, ,,the most obsessive imitator of Thucy-
dides“ in Rome (Patzer 1941); vgl. WEAIRE 2005, 256-260. Vgl. im Ubrigen die knappe, aber konzise
Ubersicht iiber die Prinzipien der antiken Geschichtsschreibung nach Thukydides bis in die spétrdmische
und byzantinische Zeit von STRASBURGER 1968/1, 468-472 mit der grundlegenden Literatur bis nach der
Mitte des 20. Jahrhunderts. Einen ersten Zugriff auf die jiingere Forschung vermitteln FELDHERR/HARDY
(Hg.) 2012 (antike Historiographie); MEISTER 1990 (griechische Historiographie); MEHL 2001 (rdmische
Historiographie).

224 Zu ,Staatsrechlichem* bei Thukydides generell TREU 1968; LEPPIN 1999. Zur Dominanz von Verfas-
sung und inneren Ordnungsprinzipien in den theoretischen Reflexionen iiber Strukturen der Poleis und
Wesenselemente des Politischen insbesondere nach Thukydides s. die knappen Hinweise weiter oben
mit Anm. 134 f. — Fiir WOODHEAD 1970, 5 markiert Thukydides mit seinen Reflexionen iiber »Macht«
den Beginn historisch-philosophischen Denkens in Griechenland (und dariiber hinaus).

225 Zur Tyrannis bei Thukydides s. PALMER 1982 mit besonderem Bezug zu Alkibiades, der als Macht-
mensch charakterisiert wird und dem das Streben nach einer tyrannischen Herrschaft im Zusammenhang
mit dem Mysterienfrevel und seiner Verurteilung zum Tod vorgeworfen wird. Eingebaut hat WOODHEAD
1970, 78-101 diesen Aspekt in seine Uberlegungen zum Verhiltnis von ,,Power and Individuum®, und
dies nicht ohne aktuelle Beziige. Thukydides hat zweifellos bewusst an dieser Stelle seines Werkes den
Exkurs iiber die Tyrannenmdrder in Athen — zugleich gewissermafien eine Konkretisierung der knappen
Angaben im Methodenkapitel (Thuk. 1,20) — eingefiigt (Thuk. 6,54-59); s. dazu auch STAHL 1966 (Kap.
I) . Die groe symbolische Bedeutung der in Athen als ,,Tyrannenmorder gefeierten ,Helden® Harmo-
dios und Aristogeiton fiir das demokratische Athen ist bekannt. Thukydides will aber in seinem Exkurs
mit verbreiteten Mythen {iber eben diese Tyrannenmdrder aufrdaumen, die aktuell umliefen und fiir eine
hysterische Stimmung im Volk vor einer erneut drohenden Tyrannis sorgten (Thuk. 6,60,1). Die Charak-
terisierung der Herrschaft des Hippias fdllt durchaus positiv aus. Thm bescheinigt Thukydides mehr als
anderen Tyrannen gerechtes und verniinftiges Handeln (dpnt xai &0veoig) sowie den Fortbestand gel-
tenden Rechts, lobende Worte, welche der Autor nie dem Volk als ganzem zuspricht. Im Ubrigen be-
scheinigt Thukydides besonders Brasidas Tugend und Verstand (Thuk. 4,81,2), ferner Nikias (Thuk.

77
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

politische Geschehen in der Sicht der Theoretiker des 4. Jahrhunderts doch auch ver-
schieden von denen des Historikers, wie etwa ein Vergleich des knapp gehaltenen, ver-
fassungstechnischen und ergebnisorientierten Berichtes iiber den oligarchischen Um-
sturz 411 in der Athenaion Politeia des Aristoteles (c. 29) mit den ausfiihrlichen Darle-
gungen der Vorgénge und Motivationen der Handelnden und dem in der Natur der Men-
schen liegenden fragilen Wertesystem bei Thukydides (8,63-72) verdeutlichen kann.?2°

VII. Nachwort: Faszination der Macht — Zu einem zentralen Element personlichen
und politischen Handelns bei Thukydides und in der Gedankenwelt seiner Zeit.

An dieser Stelle wiirde es sich anbieten, die Rezeptionslinien weiterzufiihren bis in die
Friihe Neuzeit und Gegenwart, um gleichsam Anschluss an die einleitenden Bemerkun-
gen von Gerhard Ritter herzustellen. Die gelegentlichen Hinweise auf Niccold Machi-
avelli, Thomas Hobbes oder Friedrich Nietzsche, aber auch Max Weber, Jakob Burck-
hardt und anderen bis hin zu den politischen Analytikern der Gegenwart wie Morgent-
hau bieten hierzu reichen Stoff, bediirften aber eigener Studien, um ihnen gerecht zu
werden. Dies trifft in gleicher Weise flir den zeitlichen ,Zwischenbereich® zu, in wel-
chem auch unter Absehung der thukydideischen Perspektive intensiv iiber das Phano-
men »Macht« und den mit ihr mehr oder weniger eng verbundenen oder auch im Span-
nungsverhéltnis stehenden Normen nachgedacht wurde. Insbesondere gilt dies fiir die
hellenistische und fiir die romische Periode, wiahrend derer selbstverstindlich Aus-
iibung und Durchsetzung von Macht in ihren unterschiedlichen Formen — nicht zuletzt
auch im sozialen und politischen Bereich — ebenso zu den alltdglichen Erscheinungen
gehorten wie das Nachdenken liber Wesen, Funktion und Berechtigung. Die theoreti-
schen Uberlegungen zu »Macht« beruhen aber anders als bei Thukydides weniger auf
empirischer Analyse der praktischen Politik als auf normative (philosophische) Ablei-
tungen etwa in Verfolgung akademischer oder stoischer Gedankenginge und Positio-
nen. Verwiesen sei nur auf Cicero in verschiedenen Schriften oder auf Seneca und seine
Ausfiihrungen in De clementia.

Mehr als ein genereller Verweis auf diesen Forschungsbereich mit einer Viel-
zahl von spezifischen Abhandlungen kann hier nicht geliefert werden. Aufgezeigt wer-
den sollte in dieser Problemskizze vielmehr, in welchem Umfang und mit welcher
Grundsitzlichkeit seit dem 6. und dann vor allem seit dem 5. Jahrhundert die Frage der
Macht im persdnlichen (privaten) und politischen Umfeld in den Mittelpunkt theoreti-
scher Reflexion geriet und zugleich in der Praxis als mehr oder weniger bewusstes Steu-
erungselement des Handelns auf verschiedenen Ebenen, insbesondere aber im (aullen-
)politischen Bereich, ma3gebende Bedeutung erlangte. Dies bedeutet selbstverstand-
lich nicht, dass das Phdnomen »Macht« zuvor unbekannt gewesen wire. »Macht« ist
und war immer ein elementarer Bestandteil der menschlichen Gesellschaft in jeder
Form ihrer Organisation. Entscheidend hinsichtlich der Weise der Ausiibung und damit

7,86,5) und Antiphon (Thuk. 8,68,1) Areté. Nach der Ermordung des Hipparchos wurde die Herrschaft
des Hippias aber offenbar rigider (Thuk. 6,59,2). Letztlich wurde die Tyrannis von Sparta im Verbund
mit den verbannten Alkmeoniden gestiirzt (Thuk. 6.59,4). Aber die gefeierten ,,Tyrannenmorder taten
dies weniger aus Griinden der Staatsraison als aus personlichen Beweggriinden (Liebesaffdaren). Grund-
satzlich kommt unabhéngig von jeder politischen Verfassung der Polis einem klugen und besonnenen
Umgang mit Macht zentrale Bedeutung zu.

226 Zur ,,menschlichen Natur (10 dvOpdmivov) s. auch weiter oben S. 28 f.. — Niher zu Thukydides und
seinen Ansichten zum Verhalten der Menschen gemaf ihren Anlagen stehen die Tragddien des Euripides,
in denen die Verlagerung von Konflikten der Menschen vor den Gottern und dem Schicksal zu Konflik-
ten der handelnden Menschen vor und mit sich selber erfolgt, s. dazu S. 43 ff.

78
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

auch der Akzeptanz sind nicht zuletzt Legitimitdt und Rechtfertigung. Beides wurde im
klassischen Griechenland grundsétzlich hinsichtlich Geltung und Glaubwiirdigkeit hin-
terfragt und erfolgte nicht zuletzt unter Bertlicksichtigung weiterer fiir das Zusammen-
leben der Menschen als grundlegend angesehener Normen und Regeln, mit denen
Macht eng verbunden ist, nicht selten aber auch konkurriert oder sogar in Konflikt und
scharfen Gegensatz steht. Der Infragestellung von Macht in Praxis und Theorie auf der
einen Seite steht aber ihre Neubegriindung auf der anderen Seite gegeniiber. Hesiod ist
fiir uns der erste Analytiker politischer Strukturen im frithen Griechenland, fiir den Dike
— zusammen mit Eunomia und Eirene, Tochter der Themis und zugleich Mutter der
Hesychia, des politischen Friedens — als Personifikation gesetzlicher Ordnung galt, um
unkontrollierte Macht einzuschrinken und zu steuern. Solon ist ihm auf seine Weise ca.
100 Jahre spater gefolgt. Die tief greifenden Entwicklungen in Griechenland im gesell-
schaftlichen, politischen wie kulturellem Bereich haben dann aber zu einer intensiven
Auseinandersetzung mit der grundlegenden Problematik »Macht« gefiihrt, wobei die
theoretische Reflexion {iber das Wesen von »Macht« und ihre konkrete Funktion ange-
sichts hdufig angewandter gewaltsamer Durchsetzung einseitigen Willens besonders im
politischen Bereich Hand in Hand gingen. Es kann nicht iiberraschen, dass grundsétz-
liche soziale Strukturen der vorpolitischen Aera Griechenlands im Zuge eben des Pro-
zesses der Politisierung weiterwirkten, aber jetzt grundlegend reflektiert, neu begriindet
und interpretiert wurden. ,Furcht‘, ,Ehre‘ und ,Gewinnstreben‘ — drei Faktoren, die
Thukydides neben einer angeborenen Neigung zum Unrechttun als maf3gebende Hand-
lungmotive von Einzelnen und Gemeinschaften wie der Biirgerschaft einer Polis er-
kannt hat — , bestimmten der Analyse des Geschichtsschreibers zufolge in starkem
Mafe auch das Leben der Griechen in archaischer Zeit, jedoch erst im Zuge eines all-
gemeinen Politisierungsprozesses und der Kulturentwicklung wurden die faktischen
Zustande hinterfragt auf der Suche nach rationalen Begriindungen und daraus abzulei-
tender Legitimation einschlieSlich moglicher Beschrinkung.

Die Medien, mittels deren Macht in ihrer grundlegenden Bedeutung jenseits ih-
rer Ausiibung als blof faktisches Geschehen und der entsprechenden Berichterstattung
iiber Ablaufe vor Augen gefiihrt und problematisiert wurde, waren verschieden, aber
nicht dem Zufall geschuldet. Sie reichen von theoretischen und philosophischen Ab-
handlungen iiber die Verarbeitung im Rahmen verschiedener Literaturgattungen mit
und ohne Vergegenwirtigung auf der Biihne, liber Streitgesprache bis hin zur Aufde-
ckung grundlegender Strukturelemente im Rahmen der Ereignisgeschichte. Thukydides
ist als Geschichtsschreiber ein entschiedener Analytiker des Phinomens »Macht« und
der mit dieser verbundenen und von ihr ausgehenden Faszination auf der Grundlage
empirischer Forschung und der daraus zu ziehenden Folgerungen. Sein Gegenstand ist
die praktische Politik, welche er als erster zum zentralen Gegenstand seiner Geschichts-
schreibung und Forschung gewéhlt und auf diese Weise die dem politischen Handeln
zugrunde liegenden Prinzipien aufgezeigt hat, deren absolute Giiltigkeit damit aber
nicht zwingend gegeben ist.

Dass die Machtfrage nach wie vor einen bestimmenden Bestandteil menschli-
chen Handelns insbesondere auch im zwischenstaatlichen Bereich ausmacht, zeigt die
aktuelle Tagespolitik zur Geniige.

79
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

Quellen / Kommentare:

Aristoteles, Poetik, iibers. u. erldutert von A. Schmitt. Aristoteles — Werke in
deutscher Ubersetzung Bd. 5 (Berlin 2008).

ATL = The Athenian Tribute Lists, ed. B. D. Merritt/ H. T. Wade-Gery/ M. F.
McGregor, 4 Bde. (Cambridge, Mass. 1939-1953).

CThuc = S. Hornblower, A Commentary on Thucydides, 3 vol. (Oxford 1996-2008).

Derveni Papyrus = Der Papyrus von Derveni. Griech.-deutsch, hg. von M. E. Kotwick.
Slg. Tusculum (Berlin/Boston 2017).

Dionysius of Halicarnassus, Critical essays, transl. by St Usher, 2 Bde. (1974 = [Loeb
Class. Libr.] Cambridge/London 1985).

Dionysius of Halicarnassus: On Thucydides. Engl. transl. based on the Greek text of
Usener-Rademacher. With commentary by W. K. Pritchett (Berkeley/Los
Angeles/London 1975 [= mehrf. repr.]).

FGrHist = Die Fragmente der griechischen Historiker.

HCT = A. W. Gomme/A. Andrewes/K. J. Dover, A Historical Commentary on
Thucydides, 5 Bde. (Oxford 1945-1981).

IG I = Inscriptiones Graecae (IG) (Berlin 1873 ff.); hier IG I (Berlin 1981).

Jacoby 1956 =F. Jacoby, Abhandlungen zur griechischen Geschichte, hg. von H . Bloch
(Leiden 1956).

ML = R. Meiggs/D. Lewis, A Selection of Greek Historical Inscriptions to the End of
the Fifth Century B.C. (Oxford 1969 = 21975 = Ndr. 1988).

Platonis opera ed. J. Burnet (Bd. III) (Oxford 1957); darin u.a. Gorgias (Hippias maior
und minor) (repr. 1976; aus 19227).*

Thucydidis Historiae = H. Stuart Jones/E. Powell, Thucydidis Historiae, 2 Bde. (Oxford
1942 [= mehrf. repr.]).

Thukydides, Geschichte des Peloponnesischen Krieges, ilibers. und mit einer
Einfiihrung und Erliuterungen versehen von G. P. Landmann (Ziirich *1976 = dtv
1991 und mehrf. repr.). — Hier in der Regel den deutschen Ubersetzungen
zugrunde gelegt.

Tod = N. N. Tod, Greek Historical Inscriptions, I? 1946; 11 1948 (Oxford 1948).

VS = H. A. Diels—W. Kranz (= DK) (Hg.), Die Fragmente der Vorsokratiker (Berlin
61951/1952 [= mehrf. repr.]).

80
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

Literatur:

ALLISON 1989 = Gr. T. Allison, Windows of Opportunity: From Cold War to Peaceful
Competition (New York 1989).

ALLISON 2017 = Gr. T. Allison, Destined for War: Can America and China Escape
Thucydides's Trap? (New York 2017).

ANDREWES 1962 = A. Andrewes, The Mytilene Debate: Thucydides 3,36-49. Phoenix
1962, 64-85.

ARENDT 1970 = H. Arendt, Macht und Gewalt (Miinchen 1970).

V. ARNIM 1916 = H. v. Arnim, Gerechtigkeit und Nutzen in der griechischen Aufkla
rungsphilosophie. Rede bei der Feier des Rektoratswechsels der Univ. Frankfurt
a. M. am 25. Oktober 1916. Frankfurter Univ.-Reden 1916 (Frankfurt a. M.
1916).

AVERY 1982 = H. C. Avery, One Antiphon or two? Hermes 110, 145-158.

BARNEY 2017 = R. Barney, Callicles and Thrasymachos. Stanford Encycl. of
Philosophy (ed. 2017 =
<https://plato.stanford.edu/archives/fall2017/entries/callicles-thrasymachus/>.).

BATTHYANY 2021 = Ph. Batthyany, Thrasymachos: ,Der Gliicklichste ist der Tyrann".
Sokrates und der Sophist iiber Gerechtigkeit in Platons Politeia (Berlin 2021).

BETEGH 2004 = G. Betegh, The Derveni Papyrus. Cosmology, Theology and
Interpretation (Cambridge 2004).

BLECKMANN 1998 = B. Bleckmann, Athens Weg in die Niederlage. Die letzten Jahre
des Peloponnesischen Kriegs (Stuttgart/Leipzig 1998).

BLECKMANN 2006 = B. Bleckmann, Fiktion als Geschichte. Neue Studien zum Autor
der Hellenika Oxyrhynchia und zur Historiographie des vierten vorchristlichen
Jahrhunderts. Abhdlg. Akad. der Wiss. Goéttingen, Phil.-Hist. K1., N. F. 3, 277
(Gottingen 2006).

BLECKMANN 2022 = B. Bleckmann, Der Peloponnesische Krieg (Miinchen * 2022
[Erstaufl. 2007).

BLEICKEN 1995 = J. Bleicken, Die athenische Demokratie (Paderborn #1995).
BONAZzzI 2020 = M. Bonazzi, The Sophists (Cambridge 2020 [= upd. ital. 22013]).

BOURRIOT 1982 = F. Bourriot, La faille et le milieu social de Cléon. Historia 31, 1982,
404-435.

BOWERSOCK 1965 = G. Bowersock, The Personality of Thucydides. Antioch Review
25, 1965, 135-146.

BRANDT 1989 = H. Brandt, Ges anadasmos und die éltere Tyrannis. Chiron 19, 1989,
207-220.

BRENNE 2001 = St. Brenne, Ostrakismos und Prominenz in Athen. Tyche Suppl. 3
(Wien 2001).

BRENNE (HG.) 2018 = St. Brenne, Die Ostraka vom Kerameikos. Kerameikos 20,
2 Bde., (Wiesbaden 2018).

81
http://www.fera-journal.eu


https://plato.stanford.edu/archives/fall2017/entries/callicles-thrasymachus/

Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

BUSOLT 1904 = G. Busolt, Griechische Geschichte, Bd. I1I/2 (Gotha 1904).

CANFORA 1971 = L. Canfora, Per una storia del dialogo dei Melii e degli Ateniesi.
Belfagor 26, 1971, 409-426.

CANFORA 2006 = L. Canfora, Thucydides in Rome and Late Antiquity, in: A. Rengakos/
A. Tsakmakis (Hgg.), Brill’s Companion to Thucydides (Leiden/Boston 2006)
721-53.

CAPELLE 1968 = W. Capelle, Die Vorsokratiker — Die Fragmente und Quellenberichte
ibers. und eingel. von W. Capelle. Kroner 119 (Stuttgart 1968).

CHAMBERS ET ALII 1990 = M. H. Chambers/ R. Gallucci/ P. Spanos, Athens’ Alliance
with Egesta in the Year of Antiphon, ZPE 83, 1990, 38-65.

CLASSEN 1976 = C. J. Classen, Einleitung, in: C. J. Classen (Hg.), Sophistik (Darmstadt
1976) 1-18.

CONNOR 1971 = W. R. Connor, The New Politicians of Fifth-Century Athens (Princeton
1971).

CONNOR 1977 = W. R. Connor, Modernist Thucydides? The Classical Journal 72, 1977,
289-298.

CONNOR 1984 = W. R. Connor, Thucydides (Oxford 1984).
CROISET 1917 = A. Croiset, Les nouveaux fragments d’ Antiphon. REG 30, 1917, 1-19.

DECLEVA CA1zzI 1986 = F. Decleva Caizzi, Il nuovo papiro di Antifonte Poxy LII,
3642, in: F. Adorno (Hg.), Protagora, Antifonte, Posidonio, Aristotele — saggi su
frammenti inediti e nuove testimonianze da papyri (Florenz 1986) 61-69.

DECLEVA CAI1zZI/BASTIANINI 1989 = F. Decleva Caizzi/G. Bastianiani, Antipho, in:
Corpus dei papyri filosofici greci et latini (STCPF) I.1 (Florenz 1989) 176-236.

DEININGER 1939 = G. Deiniger, Der Melier-Dialog (Thuk. V 85-113). Diss. Erlangen
1939.

DIELS 1917 = H. Diels, Ein antikes System des Naturrechts. Intern. Monatsschr. f. Wiss.
Kunst. u. Technik 11, 1917, 81-102.

DIESNER 1980 = H.-J. Diesner, Thukydides und Thomas Hobbes. Historia 29, 1980,
1-16.

DOYLE 1986 = W. Doyle, Empires (Ithaca, N. Y. 1986).
EBENER 1956 = D. Ebener, Kleon und Diodotos (Halle 1956).

EBERHARDT 1959 = W. Eberhardt, Der Melierdialog und die Inschriften ATL A 9 (IG
1> 63 +) und IG I? 97 +. Historia 8, 1959, 284-314.

ELLIS 1989 = W. Ellis, Alcibiades (London u.a. 1989).

ERXLEBEN 1971 = E. Erxleben, Das Miinzgesetz des Delisch-Attischen Seebundes. II1.
Die Datierung. Archiv f. Papyrusforsch. 21, 1971, 145-162.

FELDHERR/HARDY (HGG.) 2012 = A. Feldherr/Gr. Hardy (Hgg.), The Oxford History
of Historical Writing, vol. 1: Beginnings to AD 600 (Oxford 2012),

FIGUEIRA 1998 = T. J. Figueira, The Power of Money. Coinage and Politics in the
Athenian Empire (Philadelphia 1998).

82
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

FINLEY 1968 = M. 1. Finley, Thucydides as Moralist: Discoveries and Controversies,
in: Ders., Aspects of Antiquity (London 1968 = Ndr. 1977) 43-57.

FLASHAR 1969 = H. Flashar, Der Epitaphios des Perikles: seine Funktion im
Geschichtswerk des Thukydides. Sbb. Heidelberger Akad. d. Wiss., phil.-hist. KI.
Heidelberg 1969).

FLASHAR 1984 = H. Flashar, Die Poetik des Aristoteles und die griechische Tragddie.
Poetica 6, 1984, 1-23.

FLASHAR (HG.) 1998 = H. Flashar (Hg.), Grundriss der Geschichte der Philosophie. Die
Philosophie der Antike II/1 (Basel 1998).

FORDE 1992 = St. Forde, Varieties of Realism: Thucydides and Machiavelli. The
Journal of Politics 54, 1992, 372-393.

Fox 1993 = M. A. Fox, History and Rhetoric in Dionysius of Halicarnassus. Journ.
Rom. Stud. 83, 1993, 31-47.

GARTNER 2004 = Th. Gértner, Die Mytilene-Debatte im thukydideischen
Geschichtswerk. Gymnasiumm 111, 2004, 225-245.

GAGARIN 2002 = M. Gagarin, Antiphon the Athenian — Oratory, law, and justice in the
age of the sophists (Austin 2002).

GAGARIN 2007 = M. Gagarin, Nomos and physis in Antiphon, in: Pieris (Hg.) 2007 (s.
dort) 335-380.

GAISER 1975 = K. Gaiser, Das Staatsmodell des Thukydides. Zur Rede des Perikles fiir
die Gefallenen. Heidelberger Texte, Didaktische Reihe 8 (Heidelberg 1975).

GESKE 2005 = N. Geske, Nikias und das Volk von Athen im Archidamischen Krieg.
Historia Einzelschr. 186 (Stuttgart 2005).

GIGANTE 1993 = M. Gigante, Nomos Basileus (Neapel 21993).

GOMME 1938 = A. W. Gomme, Aristophanes and Politics. The Classical Review 52,
1938, 97-109.

GRIBBLE 1999 = D. Gribble, Alcibiades and Athens: a study in literary
presentation (Oxford 1999).

GRUBE 1950 = G. M. A. Grube, Dionysius of Halicarnassus on Thucydides. Phoenix 4,
1950, 95-110.

GUNTHER 2010 = L.-M. Giinther, Perikles (Tiibingen 2010).
GUTHRIE 1971 = W. K. C. Guthrie, The Sophists (Oxford 1971).

HAGMAIER 2008 = M. Hagmaier, Rhetorik und Geschichte. Eine Studie zu den
Kriegsreden im ersten Buch des Thukydides. Unters. zur antiken Lit. u. Gesch.
94 (Berlin 2008).

HATzOoPOULOS 2013/2014 = M. B. Hatzopoulos, The Athenian Standards Decree: The
Aphytis Fragments. Texpnpwa 12, 2013/2014, 235-269.

HEFTNER 2011 = H. Heftner, Alkibiades. Staatsmann und Feldherr (Darmstadt 2011).
HEINIMANN 1965 = F. Heinimann, Nomos und Physis (Darmstadt 1965).

83
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

HERTER 1968 = H. Herter, Pylos und Melos. Ein Beitrag zur Thukydides-Interpretation,
in: Thukydides 1968 (s. dort) 369-399 (aus RhMus NF 97, 1954, 316-343).

HILDEBRANDT 2007 = Fr. Hildebrandt, Zur Spétdatierung und den wirtschafts-
politischen Aspekten des attischen Miinzdekretes IG I? 1453. Thetis 13/14, 2007,
91-100.

HORNBLOWER 1987 = S. Hornblower, Thucydides (Baltimore 1987).
HOsSE 2008 = M. Hose, Euripides. Der Dichter der Leidenschaften (Miinchen 2008).

HoSE 2023 = M. Hose, Aristoteles >Poetik<. Einleitung, Text, Ubersetzung und

Kommentar. Mit einem Anhang: Texte zur aristotelischen Literaturtheorie
(Berlin 2023).

HUNTER 1973 = V. J. Hunter, Thucydides, the Artful Reporter (Toronto 1973).

HUNTER 1982 = 2017 = V. J. Hunter, Past and Process in Herodotus and Thucydides
(Princeton 1982; mehrf. Ndr. [u. a. 2017]).

IMBUSCH (HG.) 2013 = P. Imbusch (Hg.), Macht und Herrschaft. Sozialwissenschaft-
liche Theorien und Konzeptionen (Wiesbaden 22013).

JANKO 2001 = R. Janko, The Derveni Papyrus ("Diagoras of Melos, Apopyrgizontes
Logoi?"): A New Translation. Class. Philol. 96, 2001, 1-32.

DE JONGE 2017 = C. C. de Jonge, in: Dionysius of Halicarnassus on Thucydides. The
Oxford Handbook of Thucydides, ed. S. Forsdyke/E. Forster/R.Balot (Oxford
2015). (Online publ. date: Mar 2017 - DOIL: 10.1093/0x
fordhb/9780199340385.013.17).

KAGAN 1969-1991 = D. Kagan, New History of the Peloponnesian War, 4 Bde.
(Ithaca/London 1969-1991).

KAGAN 1987 = D. Kagan, The Fall of the Athenian Empire (Ithaca/London 1987).
KAGAN 2003 = D. Kagan, The Peloponnesian War (New York 2003).
KAGAN 2009 = D. Kagan, Thucydides. The Reinvention of History (New York 2009).

KALLET(-MARX) 1993 = L. Kallet(-Marx), Money, Expense, and Naval Power in
Thucydides' History 1-5.24 (Berkeley/Los Angeles/Oxford 1993).

KALLET 2001 = L. Kallet, Money and the Corrosion of Power in Thucydides: The
Sicilian Expedition and its Aftermath (Berkeley/Los Angeles/Oxford 2001 = Ndr.
2023).

KERFERD 1981 = G. B. Kerferd, The Sophistic Movement (Cambridge 1981).

KERFERD/FLASHAR 1998/1 = G. B. Kerferd/H. Flashar, Protagoras aus Abdera, in:
H. Flashar (Hg.) 1998 (s. dort) 28-43.

KERFERD/FLASHAR 1998/2 = G. B. Kerferd/H. Flashar, Antiphon aus Athen, in:
H. Flashar (Hg.) 1998 (s. dort) 69-80.

KIECHLE 1963 = F. Kiechle, Ursprung und Wirkung der machtpolitischen Theorien im
Geschichtswerk des Thukydides. Gymnasium 70, 1963, 289-312.

KIERDORF 1962 = W. Kierdorf, Zum Melier-Dialog des Thukydides. RhMus NF 105,
1962, 253-256.

84
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

KoHL 1977 = W. Kohl, Die Redetrias vor der sizilischen Expedition (Thukydides 6,9-
23).Beitr. z. Klass. Philol. 91 (Meisenheim 1977).

KOSELLECK 1977 = R. Koselleck, Standortbindung und Zeitlichkeit. Ein Beitrag zur
historio-graphischen ErschlieBung der geschichtlichen Welt, in: Ders. (Hg.),
Objektivitdt und Parteilichkeit in der Geschichtswissenschaft. Beitrige zur
Historik. 1 (Miinchen 1977) 17-46.

LAzZAR 2024 = L. Lazar, Athenian Power in the Fifth Century BC. Oxford Class.
Monograhs (Oxford 2024).

LEGON 1968 = R. P. Legon, Megara and Mytilene. Phoenix 22, 1968, 200-225.

LEHMANN 2008 = G. A. Lehmann, Perikles — Staatsmann und Stratege im Klassischen
Athen (Miinchen 2008).

LEPPIN 1999 = H. Leppin, Thukydides und die Verfassung der Polis. Ein Beitrag zur
politischen Ideengeschichte des fiinften Jahrhunderts vor Christus. Klio Beih.
N.F. 1 (Berlin 1999).

LEVYSTONE 2014 = D. Levystone, Antiphone. Indifférence de la nature, misére des lois
humaines. Phoenix 68, 2014, 258-290.

LORAUX 2006 (AUS 1993) = N. Loraux, The Invention of Athens. The Funeral Oration
in the Classical City (engl. 21993= New York 2006).

MACLEOD 1974 = C. W. Macleod, Form and Meaning in the Melian Dialogue. Historia
23, 1974, 385-400.

MADER 1993 = G. Mader, Strong points, weak argument: Athenagoras on the Sicilian
expedition (Thucydides 6, 36-38). Hermes 121, 1993, 443-440.

MALTESE 2021 = S. Maltese, Il decreto ateniese sulle misure, 1 pesi € le monete. Un
testo di politica finanziaria. Aevum 95, 2021, 3-37.

MANN 1998-2001 = M. Mann, Geschichte der Macht (Frankfurt 1998-2001).
MANN 2007 = Chr. Mann, Die Demagogen und das Volk (Berlin 2007).

MATTINGLY 1961 = H. B. Mattingly, The Athenian Coinage Decree. Historia 10, 1961,
148-188.

MATTINGLY 1966 = H. B. Mattingly, Periclean Imperialism, in: Ancient Society and
Institutions. Studies pres. to V. Ehrenberg (Oxford 1966) 193-223.

MATTINGLY 1974 = H. B. Mattingly, The Language of Athenian Imperialism.
Epigraphica 36, 1974, 33-51.

MCKIRAHAN 2024 = R. McKirahan, The Sophists. Ancient Philosophies (London
2024).

MEHL 2001 = A. Mehl, Romische Geschichtsschreibung: Grundlagen und
Entwicklungen. Eine Einflihrung (Stuttgart 2001).

MEHMEL 1948 = Fr. Mehmel, Machiavelli und die Antike. Antike und Abendland 3,
1948, 152-186.

MEIER 1980 = Chr. Meier, Die Entstehung des Politischen bei den Griechen (Frankfurt
a.M. 1980 [= mehrf. Nachdr.]).

85
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

MEIER 1993 = Chr. Meier, Athen — Ein Neubeginn der Weltgeschichte (Berlin 1993).

MEIER 22022 = Chr. Meier, Die politische Kunst der griechischen Tragddie (Miinchen
22022 [erweiterte Erstaufl. 1988]).

MEIER 2005 = M. Meier, “Die grofite Erschiitterung fiir die Griechen* — Krieg und
Naturkatastrophen im Geschichtswerk des Thukydides. Klio 87, 2005, 329-345.

MEIGGS 1972 = R. Meiggs, The Athenian Empire (Oxford 1972 = mehrf. Ndr.).
MEISTER 1990 = K. Meister, Die griechische Geschichtsschreibung (Stuttgart 1990).

MEISTER 2010 = KI. Meister, Aller Dinge Mal} ist der Mensch. Die Lehren der
Sophisten (Miin chen 2010).

MEISTER 2011 = KI. Meister, Das Recht des Starkeren bei Thukydides, in: E. Baltrusch/
Ch. Wendt (Hg.), Ein Besitz fiir immer? Geschichte, Polis und Vdlkerrecht bei
Thukydides (Baden-Baden 2011)249-267.

MERITT/WEST 1934 = B. D. Meritt/A. B. West, The Athenian Assessment of 425 B. C.
Univ. of Michigan Stud., Humanistic ser. 33 (Ann Arbor 1934).

NERCZUK 2010 = Zb. Nerczuk, Der Mensch als MaB aller Dinge (Man as a measure of
all things), in: L. Jansen/Chr. Jedan, Philosophische Anthropologie in der Antike
(Heusenstamm 2010) 69-98.

NESTLE 1948 = W. Nestle, Vom Mythos zum Logos — Die Selbstentfaltung des
griechischen Denkens von Homer bis auf die Sophistik und Sokrates (Stuttgart
21941 = mehrf. Ndr.).

NESTLE 1956 = W. Nestle, Die Vorsokratiker — Deutsch mit Einleitungen von W. Nestle
(Wiesbaden 1956).

NIcoLAI 1996 = W. Nicolai, Thukydides und die perikleische Machtpolitik. Hermes
124, 1996, 264-281.

NILL 1985 = M. Nill, Morality and Self-Interest in Protagoras, Antiphon, and Demetrius
(Leiden 1985).

NoLL (HG.) 2022 = A. J. Noll (Hg.), Thomas Hobbes, Uber das Leben und das
Geschichtswerk von Thukydides, iibers., eingel. und hg. von A. J. Noll (Wien
2022).

OBER 1989 = J. Ober, Mass and Elite in Democratic Athens. Rhetoric, Ideology, and
the Power of the People (Princeton 1989).

OBER 2008 = J. Ober, Democracy and Knowledge: Innovation and Learning in
Classical Athens (Princeton 2008).

OBER 2015 =1J. Ober, The Rise and Fall of Classical Greece. The Princeton History of
Ancient World (Princeton 2015).

PALMER 1982 = M. Palmer, Alcibiades and the Question of Tyranny. Canadian Journal
of Political Science 15, 1982, 103-124.

PARRY 1972 = A. Parry, Thucydides® Historical Perspective. Yale Classical Studies
1972, 47-62 (= Ndr. in: Ders., Studies in Fifth Century Thought and Literature
(Cambridge 2011).

86
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

PATZER 1937 = H. Patzer, Das Problem der Geschichtsschreibung des Thukydides und
die Thukydideische Frage (Berlin 1937).

PATZER 1941 = H. Patzer, Sallust und Thukydides. Neue Jahrb. 4, 1941, 124-136.

PATZER 1993 = H. Patzer, Physis. Grundlegung zu einer Geschichte des Wortes. Sbb.
Wiss. Ges. J. W. Goethe-Univ. Frankf. a. M. (Stuttgart 1993).

PENDRICK 2002 = G. J. Pendrick, Antiphon the Sophist (Cambridge 2002).

PENDRICK 2007 = G. J. Pendrick, The Sophistic nomos-physis antithesis and natural
law, in: Pieris (Hg.) 2007 (s. dort) 261-268.

PIEPENBRINK 2019 = K. Piepenbrink, ,Sophistische’ versus ,demokratieaffine
rhetorische Strategien? Uberlegungen am Beispiel Antiphons von Rhamnus aus
althistorischer Perspektive. Allg. Zeitschr. F. Philosophie 44/2, 2019, 109-132.

PIERIS (HG.) 2007 = A. L. Pieris (Hg.), Physis and nomos: Power, justice and the ideal
of life in High Classicism (Patras 2007).

PoPE 1988 = M. Pope, Thucydides and Democracy. Historia 37, 1988, 276-296.

Psoma 2024 = S. E. Psoma, Deconstruction a Prussian Myth: Athenian Standards
Decree (IG I 1453 a-g). Texpufpo. (Tekmeria) 18, 2024, 231-282.

RAAFLAUB 1988 = K. Raaflaub, Thukydides, in: I. Fetscher/K. Miinkler (Hgg.), Pipers
Handbuch der politischen Ideen, Bd. I (Miinchen 1988).

RAUBITSCHEK 1963 = A. E. Raubitschek, War Melos tributpflichtig? Historia 12, 1963,
78-83.

REESOR 1987 = M. E. Reesor, The Truth of Antiphon the Sophist. Apeiron 20, 1987,
203-218.

REGENBOGEN 1968 = O. Regenbogen, Thukydides als politischer Denker, in:
Thukydides 1968 (s. dort) 23-58 (= Ndr. aus: Gymnasium 44, 1933, 2-25).

REIMER 1962 = R. Reimer, Macht und Recht bei Thukydides (Tiibingen 1962).

REINHARDT 1948 = K. Reinhardt, Thukydides und Machiavelli, in: Von Werken und
Formen: Vortrige und Aufsitze (Godesberg 1948) 237-284 (= in Ders.,
Vermichtnis der Antike. Gesammelte Essays zur Philosophie und
Geschichtsschreibung [Gottingen 1966] 237-284).

REINHARDT 2014 = V. Reinhardt, Machiavelli oder Die Kunst der Macht. Eine
Biographie (Miinchen 2014 = 22022).

RENGAKOS 1984 = A. Rengakos, Form und Wandel des Machtdenkens der Athener bei
Thukydides. Hermes Einzelschr. 48 (Stuttgart 1984).

RHODES 2008 = P. J. Rhodes, After the Three-bar Sigma Controversy: The History of
Athenian Imperialism Reassessed. Classical Quarterly 38, 2008, 500-506.

RHODES 22010 = P. J. Rhodes, A History of the Classical Greek World, 478-323
(Oxford 22010).

RHODES 2011 = P. J. Rhodes, Alcibiades — Athenian Playboy, General and Traitor
(Barnsley 2011).

87
http://www.fera-journal.eu


https://philpapers.org/go.pl?id=PIESVD&proxyId=&u=https%3A%2F%2Fwww.frommann-holzboog.de%2Fperiodika%2F91%2F91044%2F910440220%3Flang%3Den-gb
https://philpapers.org/go.pl?id=PIESVD&proxyId=&u=https%3A%2F%2Fwww.frommann-holzboog.de%2Fperiodika%2F91%2F91044%2F910440220%3Flang%3Den-gb
https://philpapers.org/go.pl?id=PIESVD&proxyId=&u=https%3A%2F%2Fwww.frommann-holzboog.de%2Fperiodika%2F91%2F91044%2F910440220%3Flang%3Den-gb

Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

RIESBECK 2011 = D. J. Riesbeck, Nature, Normativity and Nomos in Antiphon, Fr. 44.
Phoenix 65, 2011, 268-287.

RITTER 1948 = G. Ritter, Die Ddmonie der Macht (Miinchen ©1948 = Ndr. 2019).

RITTER 1968 = G. Ritter, Ddmonie der Macht und Weisheit der Antike — eine Erwi-
derung (Ndr. aus 1955), in: Thukydides 1968 (s. dort) 309-316.

ROMEYER DHERBEY 1985 = G. Romeyer Dherbey, Les Sophistes (Paris 1985 [= mehrf.
Ndr. u. a. 2017]).

DE ROMILLY 21951 = J. de Romilly, Thucydide et I’impérialisme athénien (Paris 21951
[aus 1947] = engl. Oxford 1963).

DE ROMILLY 1956 =J. de Romilly, Histoire et raison chez Thucydide (Paris 1956).

DE ROMILY 1992 =]J. de Romilly, The Greek Sophists in Periclean Athens (Oxford 1992
= frz. Paris 1988).

SAAR 1953 = H.-G. Saar, Die Reden des Kleon und des Diodotos und ihre Stellung im
Gesamtwerk des Thukydides (Hamburg 1953).

SAMONS II 2000 = L. J. Samons II, Empire of the Owl: Athenian Imperial Finance.
Historia Einzelschr. 142 (Stuttgart 2000).

SANSONE 2023 = D. Sansone, Platon: Republik. Buch 1. Griech. u. Lat. Klassiker. (New
York 2023).

SAUNDERS 1977/78 = T. J. Saunders, Antiphon the Sophist on Natural Law.
Proceedings of the Aristotelian Society 78, 1977/78, 215-236.

ScHmITZ 2010 = W. Schmitz, The Mytilene Debate in Thucydides, in: D. Pausch (Hg.),
Stimmen der Geschichte (Berlin/New York 2010) 45-66.

SCHNEIDER 1972 = Chr. Schneider, Rez. Woodhead 1970 (s. dort). Gnomon44, 1972,
235-240.

SCHNEIDER 1974 = Chr. Schneider, Information und Absicht bei Thukydides.

Untersuchung zur Motivation des Handelns. Hypomnemata 41 (Gottingen
1974).

SCHOLTEN 2003 = H. Scholten, Die Sophistik. Eine Bedrohung fiir die Religion
und Politik der Polis? (Berlin 2003).

ScHOLZ/BECKER (HGG.) 2004 = P. Scholz/A. Becker (Hgg.), Dissoi Logoi.
Zweierlei Ansichten. Ein sophistischer Traktat. Wissenskultur und gesellschaft-
licher Wandel 9 (Berlin 2004).

SCHUBERT 1992 = Ch. Schubert, Die Macht des Volkes und die Ohnmacht des Denkens:
Studien zum Verhiltnis von Mentalitdt und Wissenschaft im 5. Jahrhundert
v. Chr. (Stuttgart 1992).

SCHUBERT 2021 = Ch. Schubert, Isonomia. Entstehung und Geschichte (Berlin/New
York 2021).

ScHUTZA 2004 = O. Schiitza, Nietzsche und Thukydides — Thukydides' Herleitung des
»Allgemein-Menschlichen" aus dem Besonderen seiner Geschichtsschreibung
und deren Rezeption durch Nietzsche, in: Reschke, R./ Gerhardt, V., Antike und
Romantik bei Nietzsche. Jahrb. Nietzsche-Ges. 11, 2004, 223-230.

88
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

SCHULLER 1974 = W. Schuller, Die Herrschaft der Athener im Ersten Attischen
Seebund (Berlin/New York 1974).

ScHULZ 2003 = R. Schulz, Athen und Sparta. Geschichte kompakt - Antike (Darmstadt
2003).

SCHWARTZ 1919 = E. Schwartz, Das Geschichtswerk des Thukydides (Bonn 1919).

SEAMAN 1997 = M. G. Seaman, The Athenian Expedition to Melos in 416 B.C. Historia
46, 1997, 385-418.

SIEWERT (HG.) 2002 = P. Siewert (Hg.), Ostrakismos-Testimonien I. Historia
Einzelschr. 155 (Stuttgart 2002).

SOFFING 1981 = W. Soffing, Deskriptive und normative Bestimmungen in der Poetik
des Aristoteles. Beih. zur Poetica 15 (Amsterdam 1981).

DE SouUzA 2002 = Ph. de Souza, The Peloponnesian War 431.404 B. C. (Oxford 2002).
STADTER 1989 = Ph. A. Stadter, A Commentary on Plutarch’s Perikles (London 1989).

STAHL 1966 = H.-P. Stahl, Thukydides: Die Stellung des Menschen im geschichtlichen
Prozess. Zetemata 40 (Miinchen 1966).

STAHL 1973 = H.-P. Stahl, Speeches and Course of Event in Book Six and Seven of
Thucydides, in: P. A. Stadter (ed.), The Speeches in Thucydides (Chapel Hill
1973) 60-77.

DE STE. CROIX 1972 = G.E.M. de Ste. Croix, The Origins of the Peloponnesian War
(London 1972).

STOCKHAMMER 2006 = N. Stockhammer, Die Dialektik politischer Macht. Der Melier-
dialog im Lichte aktueller Machttheorien. Int. Zeitschr. f. Philosophie 15, 2006,
23-43.

STOCKHAMMER 2009 = N. Stockhammer, Das Prinzip Macht. Die Rationalitét
politischer Macht bei Thukydides, Machiavelli und Michel Foucault (Baden-
Baden 2009).

STRASBURGER 1954 = H. Strasburger 1954 = H. Strasburger, Der Einzelne und die
Gemeinschaft im Denken der Griechen. HZ 177, 1954, 227-248.

STRASBURGER 1968/1 = H. Strasburger, Die Entdeckung der politischen Geschichte
durch Thukydides, in: Thukydides 1968 (s. dort) 412-476 (= [liberarbeiteter] Ndr.
aus Saeculum 5,1954, 395-428).

STRASBURGER 1968/2 = H. Strasburger, Thukydides und die politische Selbstdar-
stellung der Athener, in: Thukydides 1968 (s. dort) 498-530 (= Ndr. aus Hermes
86, 1958, 17-40 [mit  Ergidnzungen] 1966).

STRAUSS 1964 = L. Strauss, The City and Man (Chicago 1964).
TEN HOLDER 1956 = C. Ten Holder, Das Meliergespréch (Diisseldorf 1956).

TELO 2023 = M. Telo, Resistant form: Aristophanes and the comedy of crisis (Santa
Barbara 2023).

THUKYDIDES 1968 = Thukydides, hg. von H. Herter. WdF 98 (Darmstadt 1968).

89
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

TREU 1953/4 = M. Treu, Athen und Melos: Der Melierdialog des Thukydides. Historia
2, 1953/54, 253-273. — Nachtrag: Zum Aufsatz ,,Athen und Melos und der
Melierdialog des Thukydides". Ibid. 3, 1954, 58 f.

TREU 1968 = M. Treu, Staatsrechtliches bei Thukydides. Historia 17, 1968, 129-165.

TRIEBEL-SCHUBERT 1984 = Ch. Triebel-Schubert, Zur Datierung der Kallias-Dekrete.
Quaderni Catanesi di Studi Classici e Medievali VI, 12,1984, 355-375.

VARVAROUSSIS 2004 = P. Varvaroussis, Thukydides im Spiegel der neuen Literatur.
Zeitschr. f. Politik 51, 2004, 295-316.

VICKERS 1999 = M. Vickers, Alcibiades und Melos. Thucydides 5,84-116. Historia 48,
1999, 265-281.

VoGT 1968 = J. Vogt, Damonie der Macht und Weisheit der Antike (Ndr. aus 1955),
in: Thukydides 1968 (s. dort) 282-308.

VoB 2024 = C. Vo8, Ironie und Urteil. Ironische Historiographie und die Entdeckung
des Politischen bei Thukydides (Gottingen 2024).

WALLACE 1964 = W. P. Wallace, Thucydides. Phoenix 18, 1964, 251-264.

WASSERMANN 1949 = F. M. Wassermann, The Melian Dialogue. TAPA 78, 1949, 18-
36.

WASSERMANN 1968 = F. M. Wassermann, Die mytilenische Debatte bei Thukydides:
Bild der nach-perikleischen Demokratie, in: Thukydides 1968 (s. dort) 477-497
(dt. tibers. aus TAPA 87, 1956, 27-41).

WEAIRE 2005 = G. Weaire, Dionysius of Halicarnassus’ Professional Situation and
the De Thucydide. Phoenix 59, 2005, 246-66.

WEBER, WUG = M. Weber, Wirtschaft und Gesellschaft (1921 f. u. mehrf. Ndr.).

WELWEI 1996 = W. Welwei, Zur ,,Herrschaftsterminologie® in der Quadrupelallianz
von 420 v. Chr. ZPE 111, 1996, 88-92.

WELWEI 1999 = K. W. Welwei, Das klassische Athen. Demokratie und Machtpolitik
im 5. und 4. Jahrhundert (Darmstadt 1999).

WIATER 2011 = N. Wiater, N. 2011. The Ideology of Classicism: Language, History,
and Identity in Dionysius of Halicarnassus (Berlin/New York 2011).

WIENAND 2023 = J. Wienand, , Der politische Tod. Gefallenenbestattung und
Epitaphios Logos im demokratischen Athen. Historia Einzelschr.272 (Stuttgart
2023).

WIESNER 1994/95 = J. Wiesner, Antiphon — ein oder zwei Redner? WS 107/108,
1994/95, 225-243.

WILBURN 2024 = J. Wilburn, Gorgias of Leontini and Plato’s Gorgias, in: J. Clerk Shaw
(ed.), Plato's Gorgias: a critical guide. Cambridge critical guides (Cambridge
2024) 7-26.

WiLL 2003 = W. Will, Thukydides und Perikles. Der Historiker und sein Held.
Antiquitas 51 (Bonn 2003).

WILL 2006 = W. Will, Der Untergang von Melos — Machtpolitik im Urteil des Thukydi
des und einiger Zeitgenossen (Bonn 2006).

90
http://www.fera-journal.eu



Frankfurter elektronische Rundschau zur Altertumskunde 57 (2025)

WILL 22020 = W. Will, Athen oder Sparta. Eine Geschichte des Peloponnesischen
Krieges (Miinchen 2019 = 22020).

WIiLL 22021 = W. Will, Herodot und Thukydides. Die Geburt der Geschichte (Miinchen
22021).

WOODHEAD 1960 = A. G. Woodhead, Thucydides‘ Portrait of Cleon. Mnemosyne 13,
1960, 289-317.

WOODHEAD 1970 = A. G. Woodhead, Thucydides on the Nature of Power. Martin
Class. Lectures 24 (Cambridge/Mass. 1970). (rez. Chr. Schneider, Gnomon 44,
1972, 235-240).

ZEHNPFENNIG (HG.) 2019 = B. Zehnpfennig (Hg.), Die Sophisten. Ihr politisches
Denken in antiker und zeitgenossischer Gestalt (Baden-Baden 2019).

ZINSMEIER 1998 = Th. Zinsmaier, : Wahrheit, Gerechtigkeit und Rhetorik in den Reden
Antiphons. Hermes 126, 1998, 398-422.

ZOEPFFEL 1975 = R. Zoepftel, Historia und Geschichte bei Aristoteles. Abhdlg.
Heidelberger Akad. d. Wiss., phil.-hist. K1. 1975,2 (Heidelberg 1975).

Kontakt zum Autor:

Prof. Dr. Rainer Wiegels

Birkenstr. 9a

79256 Buchenbach

E-Mail: rainer.wiegels@uni-osnabrueck.de

() SR
Dieser Beitrag ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung - 4.0 In-
ternational Lizenz.

91
http://www.fera-journal.eu


mailto:rainer.wiegels@uni-osnabrueck.de
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de

